


Quaderni della Fondazione 

Professor Paolo Michele 
Erede 

 

a cura di Michele Marsonet 

 

N. 17  -  2024 

 

Numero monografico dedicato alla 
Sedicesima Edizione del Premio 
Professor Paolo Michele Erede  

 

 

Tecnologia e umanesimo: 

un rapporto difficile 
 

 

 
  



I TESTI PUBBLICATI IN QUESTO VOLUME SONO DI PROPRIETA’ DEGLI AUTORI, 

CHE NE HANNO CONCESSO LA PUBBLICAZIONE ALLA 

 

FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE, 

VIA DOMENICO FIASELLA 4 INT. 5 E 8 

16121 GENOVA – ITALY 

E-MAIL: SEGRETERIA@FONDAZIONE-EREDE.ORG 

HTTP://WWW.FONDAZIONE-EREDE.ORG 

 

IMPAGINAZIONE E CORREZIONE DELLE BOZZE A CURA DELLA 

SEGRETERIA DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE. 

 

 

IL LIBRO “FLORILEGIO”, DI PAOLO MICHELE EREDE,  

A CURA DI LAURA SACCHETTI PELLERANO, 

E’ PUBBLICATO DALLE EDIZIONI GIUSEPPE LATERZA, 

BARI 2005, ISBN 88-8231-354-9 

 

 

 

 
  

mailto:segreteria@fondazione-erede.org
http://www.fondazione-erede.org/


 

 

 
FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

LA SEDICESIMA EDIZIONE DEL PREMIO 
PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE 
SI E’ SVOLTA CON IL PATROCINIO DI: 

 

 

http://www.google.it/url?q=http://www.fondazione-erede.org/logo.html&sa=U&ved=2ahUKEwjitaWhn9PuAhWxURUIHZVmDvgQqoUBMAB6BAgCEAE&usg=AOvVaw00WrTAqM11ItV2V8aW82-o


 
Primo Premio 

 
Marcella Ferrando 

Dalla mano di Heidegger al dito digitale:  

il difficile rapporto tra tecnologia e umanesimo. 

 
Marcella Ferrando è nata a Genova e risiede a Varazze (SV). Dopo la laurea in 

Filosofia presso l’Università degli Sudi di Genova, ha conseguito il Master in 

Comunicazione e Pubbliche Relazioni presso SOGEA. Attualmente svolge la 

professione di educatrice presso l’Istituto Comprensivo Nelson Mandel  di Varazze 

(SV). 

 

 

Secondo Premio 
 

Stefania Zanardi 

Tecnica e Umanesimo: un rapporto complesso.  

Note filosofiche sul destino dell’uomo. 

 
Stefania Zanardi è nata e risiede a Genova. Ha conseguito la laurea in Filosofia e il 

Dottorato di Ricerca in Filosofia presso l’Università degli Studi di Genova. Dal 2021 

è docente del Master di 2° livello sulle Distorsioni Comunicative (Università degli 

Studi di Bari). 

 

 

Terzo Premio 
 

Ludovica Filieri 

Tecnosofia o Tecnocrazia? 

 
Ludovica Filieri è nata e risiede a Roma. Ha conseguito la laurea magistrale in 

Filosofia del Mondo Contemporaneo presso l’Università Vita-Salute San Raffaele di 

Milano. Attualmente frequenta l’ultimo anno del corso di Dottorato presso 

l’Università degli Studi di Verona. Ha pubblicato diversi articoli su riviste 

scientifiche. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Premio riservato a cittadini svizzeri 
 

Amedeo Gasparini 

Sulla coniugazione tra umanesimo e tecnologia:  

restiamo umani e manteniamo il controllo. 

 
Amedeo Gasparini è nato e risiede a Viganello (CH). Ha conseguito la laurea in 

Scienze della Comunicazione presso l’Università della Svizzera Italiana (USI), 

Master in Relazioni Internazionali e Master in Relazioni Internazionali in Prospettiva 

Storica. Ha esperienza lavorativa in fondazioni, centri studi, giornali, aziende. 

 

 

  



 
 
 
 

Quarto Premio Ex Æquo 
 

Guido Corallo 

Tecnologia e umanesimo: un rapporto difficile. 

 
Guido Corallo è nato a Lecce e risiede a Chiavari. Ha conseguito la laurea in Medicina 

e Chirurgia e la specializzazione in Oftalmologia e in Medicina Oculare presso la 

Clinica Oculistica dell’Università di Genova. Dal 1984 a tutt’oggi è Socio Onorario 

dell’AISG (Associazione Italiana per lo studio del Glaucoma), qualifica alla quale si 

è ammessi esclusivamente per meriti di ricerca. 

 
Luigi Corrias 

Tecnologia e tempo l’oracolo. 

 
Luigi Corrias è nato e risiede a Genova. Ha conseguito presso l’Università degli Studi 

di Genova la laurea in Filosofia. E’ analista Programmatore. Ha collaborato su diversi 

software per l’Arma dei Carabinieri. Ha scritto un centinaio di articoli pubblicati sulle 

principali riviste informatiche nazionali. 

 
Gianluca Ginnetti 

Tecnologia e umanesimo:  

la necessità di una conciliazione. 

 
Gianluca Ginnetti è nato e risiede a Genova. Ha conseguito la laurea in Storia presso 

l’Università degli Studi di Genova e di recente (2023) la laurea in Antropologia 

culturale ed etnologia presso l’Università degli Studi di Torino. Insegna attualmente 

Storia e Filosofia presso il Liceo Scientifico E. Fermi di Genova. 

 

  



 
Alessio Melizzi 

Umanesino e tecnologia. Complementarietà o esclusività? 

 
Alessio Melizzi è nato e risiede a Genova.  Ha conseguito la laurea Magistrale in 

Scienza della Pubblica Amministrazione e una seconda laurea in Informazione ed 

Editoria. Attualmente segue un corso di Laurea Triennale in Informazione, Politica e 

Governance dello Sport. E’ socio di una impresa di trasporti a gestione familiare. 

 
 

Claudio Pestarino 

Tecnologia e umanesimo: un rapporto difficile. 

 
Claudio Pestarino è nato a Genova e residente a Montoggio (GE). Ha conseguito la 

laurea in Lettere e Filosofia. Tiene collaborazioni occasionali/saltuarie in ambito 

archivistico-biblioteconimico. E’ autore di articoli e brevi saggi di argomento 

culturale. 

  



 

 



 

11 
 

Franca Dürst Erede11
 

Prefazione 
 

 
Nel Quaderno n. 17 sono riuniti gli elaborati dei vincitori della 
XVI Edizione del Premio Fondazione Prof. Paolo Michele 
Erede sul tema: 

“Tecnologia e umanesimo un rapporto difficile” 

Come ogni anno l’argomento è stato indicato dal Prof. 
Michele Marsonet e confermato all’unanimità dal Consiglio 
di Amministrazione della Fondazione, nel corso della 
riunione che si svolge ogni anno il giorno 11 marzo. 
La Commissione Giudicatrice di questa XVII Edizione del 
Premio è composta da: 
Presidente Prof Michele Marsonet 
Docente di Filosofia della Scienza, Università degli Studi di 
Genova 
Presidente delle Commissioni Scientifiche e Vicepresidente 
della Fondazione Erede; 
Dott. Sara Tagliente – Direttrice News di TeleGenova; 
Prof. Enzo Baldini 
Docente di Storia del Pensiero Politico, Università degli Studi 
di Torino. 

                                                           
1 . Presidente della Fondazione Prof. Paolo Michele Erede, medico specialista. 
 



12 

 

Come al solito, ormai da diversi anni, la presente 
pubblicazione troverà posto nella Biblioteca Nazionale 
Centrale di Firenze – come da richiesta del Ministero dei Beni 
e della Attività Culturali del 22 dicembre 2016, 
 
 
 

*  *  * 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



13 
 

Come sempre partiamo dalla definizione, desunta liberamente 
dal dizionario enciclopedico Treccani, dei due termini il cui 
raffronto è stato il tema degli elaborati raccolti di questo 
quaderno e vincitori della XVI edizione del Premio filosofico 
intitolato al Prof. Paolo Michele Erede. 
 “Termine italiano forse ricalcato sul tedesco Humanismus, 
nell’accezione di privilegio riconosciuto agli studi classici 
(studia humanitatis) per l’educazione dell’uomo”. 
L’umanesimo è stato un movimento culturale caratterizzato 
dal fervido rifiorire di studi e di ricerche delle antiche opere 
classiche e dalla rivalutazione dei valori terreni della storia e 
dell’esperienza umana, sorto in Italia, e da qui diffusosi in 
tutta Europa, verso la metà del Trecento e culminato poi nel 
Quattrocento. “Il primo a usare il termine Umanesimo per 
indicare un periodo storico-culturale ben preciso fu, nel 1859, 
lo storico tedesco Georg Voigt (1827-1891). Ma se 
“umanesimo” è una parola recente, il termine “umanista” 
risale proprio al Quattrocento: creato in analogia con termini 
come artista e giurista, humanista indicava colui il quale 
coltivava le humanae litterae, cioè quelle discipline classiche 
(letteratura, grammatica, retorica, poesia, storia e filosofia) 
che erano definite humanae perché concorrevano alla 
formazione dell’uomo”. 
In senso lato il termine oggi si riferisce a una visione del 
mondo in cui l’uomo è posto al centro dell’universo e nella 
quale (e qui si può parlare di “umanesimo tecnologico”) le 
tecnologie dovrebbero essere pensate in maniera funzionale e 
compatibile con il rispetto di alcuni valori e ideali considerati 
universali e atemporali. 

FRANCA DURST EREDE  
 



14 
 

La tecnologia invece è “l’insieme delle conoscenze e delle 
tecniche che vengono applicate in modo ordinato per 
raggiungere un determinato obiettivo o risolvere un problema. 
È un vasto settore di ricerca (la ricerca tecnologica), composto 
da diverse discipline (per cui, spesso, si usa il plurale 
“tecnologie”), che ha come oggetto l’applicazione e l’uso 
degli strumenti tecnici […] per la soluzione di problemi 
pratici, l’ottimizzazione delle procedure, la presa di decisioni, 
alla scelta di strategie finalizzate a determinati obiettivi. 
Spesso il termine è adoperato impropriamente come sinonimo 
di “tecnica” (per cui si parla di tecnica delle costruzioni, 
tecnica elettronica ecc.), mentre esso si riferisce piuttosto 
all’utilizzazione ottimale dell’insieme di tecniche e 
procedimenti diversi impiegati in un dato settore”. 
Etimologicamente la parola tecnologia deriva dall’unione di 
due termini greci: τέχνη (techne), “arte, abilità”, e λογία 

(loghía), “discorso, spiegazione”, per cui gr. τεχνολογία 
“trattato sistematico”. 
Se da un lato l’umanesimo si focalizza sull’uomo e sulla sua 
capacità di ragionamento, creatività, moralità e libertà, 
dall’altro la tecnologia si riferisce alle conoscenze e alle 
tecniche utilizzate per produrre beni e servizi. 
Nel corso degli anni, il dibattito sull’umanesimo e la 
tecnologia ha assunto diverse forme e ha portato a conclusioni 
differenti. In generale però si può affermare che le opinioni si 
suddividono tra coloro che vedono la tecnologia come una 
minaccia per l’umanità e coloro che al contrario considerano 
la tecnologia come un’opportunità per migliorare la qualità 
della vita dell’umanità. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



15 
 

 
IL DELICATO RAPPORTO TRA INNOVAZIONE  

TECNOLOGICA E FATTORE UMANO 

La tecnologia ai giorni d’oggi s’impone come il paradigma 
dominante mentre il fattore umano, di fronte alla sua 
schiacciante supremazia, rischia di diventare sempre più 
minoritario. Già nel 1959 il chimico e letterato inglese 
Charles Percy Snow (1905-1980) nel suo saggio The Two 

Cultures and the Scientific Revolution (1959) sottolineava la 
pericolosa scissione tra cultura scientifica e umanistica, 
caldeggiando la ripresa di un dialogo costruttivo e critico tra 
esse. 
Nel 1985 Primo Levi (1919-1987), sul solco della riflessione 
avviata da Percy Snow, stigmatizzava una separazione 
drastica tra le due in quanto la considerava artificiosa. Egli 
infatti scriveva che, se veramente c’è una scissione tra scienza 
e cultura umanistica, allora si tratta di una “schisi innaturale”:  
 
[…] sovente ho messo piede sui ponti che uniscono (o 

dovrebbero unire) la cultura scientifica con quella letteraria 

scavalcando un crepaccio che mi è sempre sembrato assurdo 

[…] quasi che lo scienziato e il letterato appartenessero a due 

sottospecie umane diverse, reciprocamente alloglotte, 

destinate a ignorarsi e non interfeconde. È una schisi 

innaturale, non necessaria, nociva […]. Non la conoscevano 

Empedocle, Dante, Leonardo, Galileo, Cartesio, Goethe, 

Einstein, né gli anonimi costruttori delle cattedrali gotiche, 

né Michelangelo; né la conoscono i buoni artigiani d’oggi, né 

FRANCA DURST EREDE  
 



16 
 

i fisici esitanti sull’orlo dell’inconoscibile. – tratto da Primo 
Levi, L’altrui mestiere (1985) 
Primo Levi, chimico e scrittore, era la testimonianza vivente 
di come potesse essere fruttuoso il connubio tra due punti di 
osservazione della realtà così diversi ma solo apparentemente 
contrastanti. 
Era il 1992 quando in Technopoly. La resa della cultura alla 

tecnologia, il sociologo statunitense Neil Postman (1931-
2003) rilevava nella sua disamina che gli strumenti 
tecnologici non sono integrati nella cultura, bensì puntano essi 
stessi a diventare “cultura” in maniera autonoma. 
Da allora si assiste ormai ad uno scontro ideologico sempre 
più acceso fra tecno-scienza e umanesimo e si moltiplicano le 
voci degli intellettuali convinti che sia impossibile affrontare 
le sfide della società attuale prescindendo da una solida 
cultura umanistica. 
Nell’epoca attuale l’uomo non è più al centro del creato – a 
differenza del Rinascimento quando il neoplatonismo aveva 
fatto dell’uomo il suo fulcro – e stanno prendendo campo e 
rilievo nuovi soggetti come robot, reti, algoritmi, genetica, 
ingegneria biomedica, intelligenza artificiale e innumerevoli 
altri apparati tecnologici, al punto che alcuni intellettuali 
parlano dell’avvento di una “cultura post-umana”, una nuova 
visione del cosmo in cui l’uomo e il concetto stesso di 
“umanità” sembra superato. 
La storia ci insegna però che tale separazione netta tra 
tecnologia e umanesimo non sussiste da sempre, anzi 
nell’antichità lo scienziato e l’umanista coesistevano nella 
medesima persona: se da un lato lo studioso descriveva e 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



17 
 

studiava i fenomeni naturali, dall’altro era consapevole anche 
dei risvolti metafisici ed etici delle sue speculazioni. Poi 
accadde che con la rivoluzione scientifica e l’avvento della 
scienza moderna, periodo compreso tra la metà del XVI e la 
fine del XVIII secolo, l’obiettivo diventò studiare la natura 
mediante esprimenti misurabili, verificabili e riproducibili, 
con la conseguenza di allontanare in maniera via via più netta 
il campo di lavoro del filosofo dello spirito da quello del 
filosofo della natura. 
Ai nostri giorni, quando si discute del rapporto tra umanesimo 
e tecnologia, spesso ci si riferisce a Internet, alla 
comunicazione digitale, all’uso sempre pervasivo degli 
smartphone e sull’impatto enorme che la tecnologia sta 
avendo sulla società e in particolare sulle nuove generazioni. 
La tecnologia però accompagna l’evoluzione dell’uomo su 
questo pianeta sin da tempi più remoti, già a partire 
dall’invenzione della ruota e dall’introduzione dell’aratro in 
agricoltura. Fu grazie alla tecnologia che i Fenici scoprirono 
che cuocendo la sabbia si poteva ricavare un materiale 
interessante e utile, il vetro, così come anche la tecnologia era 
alla base dell’arte di Leonardo e delle architetture prodigiose 
del Rinascimento.  
Rivolgendo lo sguardo a un recente passato possiamo 
annoverare alcuni casi di personalità e realtà industriali che 
hanno saputo conciliare brillantemente innovazione 
tecnologica e fattore umano.  
 
 

FRANCA DURST EREDE  
 



18 
 

IL CASO OLIVETTI: UNA VISIONE UMANISTICA DELLA 

TECNOLOGIA  
Tra questi, in ambito nazionale, si può annoverare senza 
dubbio Adriano Olivetti (1901-1960) imprenditore e 
intellettuale piemontese. Personaggio poliedrico (industriale, 
editore e politico) è stato tra i protagonisti della Ricostruzione 
del nostro Paese nel secondo dopoguerra. Il suo sogno era 
trasformare Ivrea nella capitale della cultura industriale 
italiana, un progetto ambizioso e di altissimo profilo nel quale 
far confluire cristianità e umanesimo, le scienze sociali e 
l’arte, la tecnologia e la ricerca della bellezza. La sua morte 
prematura, sopraggiunta nel febbraio del 1960, interruppe di 
colpo la spinta verso un tipo d’innovazione consapevole, 
fondata su un ideale di società tecnologicamente avanzata ma 
allo stesso tempo giusta e solidale. Il suo progetto di riforma 
sociale in senso comunitario, articolato attorno all’identità tra 
progresso materiale, efficienza tecnica ed etica della 
responsabilità, è oggi riconosciuto come uno tra i modelli più 
attuali e avanzati di sostenibilità. 
Il saggio uscito nel 2021 dal titolo Umanesimo e tecnologia. 

Il laboratorio Olivetti di Daniele Balicco descrive bene quel 
grande laboratorio di idee avanzate che fu la Olivetti gestita 
da Adriano Olivetti, realtà industriale nella quale si viveva 
quotidianamente in maniera completa l’intreccio armonioso 
tra innovazione tecnologica e valori umanistici nella 
produzione industriale. 
Dal 1932 al 1960 Olivetti costruì non solo un’azienda solida 
ma anche un ideale di vita sociale e di cultura aziendale del 
tutto inedito nel panorama italiano. L’aspetto sicuramente più 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



19 
 

innovativo del suo pensiero è stato considerare la cultura 
come un elemento sostanziale del fare impresa, il fondamento 
sul quale basare le decisioni imprenditoriali.  
Questa sinergia tra cultura e tecnica fu attuata nell’industria 
Olivetti fin dagli anni Quaranta del XX secolo, attraverso la 
collaborazione con letterati, intellettuali, artisti, considerati 
come elementi cruciali per lo sviluppo aziendale, basato sulla 
regola del “principio delle terne” ovvero l’assunzione in 
azienda di una persona di formazione economico-legale e una 
persona di formazione umanistica accanto a ogni nuovo 
tecnico o ingegnere presente in organico. 
Il suo impegno politico e sociale fu caratterizzato dalla 
volontà di operare nella società creando le condizioni affinché 
il senso spirituale possa manifestarsi come un fattore 
squisitamente umano. Olivetti era mosso dall’ideale della 
costruzione di una comunità che potesse favorire la crescita 
integrale della persona; il concetto di lavoro come agire 
materiale e spirituale dell’essere umano, sempre prioritario 
rispetto al mero capitale ed espressione della dignità della 
persona; la ricerca di una “dimensione umana” dei luoghi di 
lavoro dove i valori di amore, giustizia, tolleranza, bellezza e 
verità possano diventare strumento di sviluppo materiale e 
spirituale; l’attenzione al “valore sociale” dell’industria anche 
in vista di uno sviluppo culturale e morale dei propri 
dipendenti favorendo lo sviluppo della propria vocazione e le 
proprie peculiari capacità; il raggiungimento del profitto 
attraverso la costruzione di una comunità coesa e di una forte 
dimensione etica. 

FRANCA DURST EREDE  
 



20 
 

La filosofia di Adriano Olivetti è stata una visione 
rivoluzionaria per il suo tempo, in cui l’azienda non 
rappresentava solo una realtà economica, bensì un agente di 
trasformazione sociale. Questa visione si è concretizzata in 
pratiche aziendali che ponevano le persone, e non solo il 
profitto, al centro di ogni decisione. Tra queste pratiche, 
spicca l’attenzione al welfare dei dipendenti: Olivetti ha 
introdotto servizi come asili nido, mense aziendali e 
programmi di assistenza sanitaria di alto profilo. Inoltre, la 
formazione e l’educazione continua erano pilastri 
fondamentali; i dipendenti erano incoraggiati a migliorare le 
proprie competenze e a crescere non solo professionalmente 
ma anche culturalmente. L’estetica e la bellezza dell'ambiente 
di lavoro erano altri valori cruciali: gli edifici Olivetti, 
progettati da architetti e designer di fama, erano concepiti per 
stimolare la creatività e il benessere, dimostrando che 
l'ambiente di lavoro influisce profondamente sulla qualità 
della vita e della produzione. In sintesi, la filosofia olivettiana 
si basava su un equilibrio tra innovazione tecnologica, 
umanità e rispetto per l’ambiente, creando un modello di 
impresa che ancor’oggi rappresenta un esempio di 
sostenibilità integrata. 
La filosofia di Adriano Olivetti e le pratiche valoriali 
dell’azienda sono oggi più rilevanti che mai, soprattutto in un 
contesto in cui la sostenibilità e la responsabilità sociale sono 
diventati degli imperativi per qualsiasi impresa. L’idea che 
l’azienda debba avere un impatto positivo non solo sui propri 
bilanci, ma anche sulla società e sull’ambiente, è un principio 
che Olivetti ha incarnato pienamente.  

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



21 
 

 
UMANESIMO DIGITALE: L’ETICA NELL’ERA DELLA 

TECNOLOGIA 

Siamo di fronte a una vera e propria rivoluzione innescata 
dalla convergenza di molte tecnologie – robotica, intelligenza 
artificiale, comunicazione digitale ecc. – e assistiamo ad una 
stupefacente accelerazione nel loro sviluppo. 
L’essere umano è ormai in grado di progettare forme di 
intelligenze superiori alla propria, non solo per capacità di 
calcolo o di analisi dei dati, ma anche e soprattutto per la 
facoltà che esse hanno di apprendere, elaborare, creare, 
prevedere e decidere. Parallelamente all’introduzione di 
queste novità fioriscono dibattiti e riflessioni su come gestirle: 
speranze e timori si alternano e si mescolano quando 
pensiamo ai nuovi confini verso i quali l’intelligenza 
artificiale potrebbe condurre l’umanità. 
Questo scenario genera da una parte entusiasmo e speranza e 
dall’altra, in modo più marcato, paura e sospetto, con 
sfumature che vanno da quello che potremmo definire “tecno-
pessimismo” fino ad arrivare alla “tecno-fobia”. Molti esperti 
e studiosi hanno sollevato la preoccupazione che queste 
tecnologie possano portare alla perdita di valori umani 
importanti quali la solidarietà, l’empatia e la compassione. 
Tra il 1967 e il 1970 il sociologo e urbanista statunitense 
Lewis Mumford (1895-1990) in The Myth of the Machine 
ingaggiò una polemica serrata con le tesi espresse dal 
sociologo, filosofo, critico letterario e professore canadese 
Marshall McLuhan (1911-1980): fu uno dei primi scontri 

FRANCA DURST EREDE  
 



22 
 

radicali tra tecno-scettici (Mumford) e tecno-ottimisti 
(McLuhan) dell’era digitale. 
Mumford, coniando il neologismo di “megamacchina” 
ipotizzava che il progresso tecnologico avrebbe determinato 
un ritorno al passato ben diverso da quello prefigurato da 
McLuhan: ovverosia a forme di asservimento della società ad 
apparati di controllo totalitari assimilabili a quelli di regimi 
arcaici. A differenza degli apparati burocratici antichi però, 
basati su componenti umane, i nuovi apparati sarebbero stati 
costituiti da macchine controllate da una élite, quella dei 
tecno-scienziati, con al suo vertice una sorta di deus ex 
machina-computer. L’enorme facoltà di calcolo e la 
straordinaria capacità d’immagazzinare dati nei dispositivi 
microelettronici avrebbe implicato anche la possibilità di 
registrare e controllare la realtà, penetrando in tutti i contesti 
sia della vita individuale che sociale. Insomma, l’uso della 
tecnologia in alcuni settori, come la sorveglianza di massa e 
la guerra automatizzata, genera preoccupazioni riguardo alla 
privacy, alla libertà e alla dignità umana. Questi sviluppi 
tecnologici potrebbero portare a una società in cui le persone 
sono costantemente sotto sorveglianza e in cui le decisioni che 
influenzano le loro vite sono prese da macchine senza alcun 
coinvolgimento umano. 
McLuhan ha veicolato la sua visione sugli effetti socio-
culturali delle tecnologie e in particolare l’avvento dei nuovi 
media attraverso il concetto del “villaggio globale” e asseriva 
che l’evoluzione tecno-sociale avrebbe avuto nel lungo 
periodo una ricaduta positiva: il mondo dell’informazione 
simultanea avrebbe favorito secondo lui il ritorno alla 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



23 
 

dimensione tribale del villaggio nel quale le informazioni 
possono essere condivise in modo immediato, 
indipendentemente dalla distanza geografica, grazie ai rapidi 
progressi nella tecnologia della comunicazione. Il mondo 
nella sua visione si sarebbe trasformato progressivamente in 
una comunità interconnessa e integrata. McLuhan ha anche 
sottolineato come i nuovi mezzi di comunicazione, come la 
televisione inizialmente e poi l’avvento di internet, dei social 
media e delle altre tecnologie digitali, abbiano portato a una 
nuova forma di consapevolezza collettiva e a una società più 
orientata all’immagine piuttosto che alla parola scritta. Queste 
idee erano rivoluzionarie allora e hanno posto le basi per 
molte delle discussioni contemporanee sulla tecnologia e la 
cultura. 
Le idee di Herbert Marshall McLuhan hanno fornito agli 
studiosi in questo campo un importante punto di riferimento 
per comprendere l’evoluzione dei media e della 
comunicazione nel XX secolo e oltre. La sua visione della 
tecnologia come estensione delle capacità umane e della 
comunicazione come fattore fondamentale nella formazione 
della cultura e della società rimane altamente rilevante oggi, 
in un’era in cui internet e i social media stanno trasformando 
profondamente il modo in cui ci connettiamo e interagiamo. 
Per McLuhan tutte le tecnologie vanno pensate come 
estensioni del corpo umano o di una sua particolare facoltà, 
psichica o fisica (la ruota è un’estensione del piede, i vestiti 
della pelle ecc.). E ciò vale naturalmente anche per le 
tecnologie relative ai media, le quali non sono dei neutri 
canali di comunicazione, ma protesi del corpo umano e in 

FRANCA DURST EREDE  
 



24 
 

particolare estensioni dei sensi e dei nervi. McLuhan ha 
sempre sostenuto che la tecnologia non è una forza autonoma 
e slegata dal contesto sociale in cui si inserisce ma è piuttosto 
un’estensione delle capacità umane e che la sua influenza 
dipende dall’uso che se ne fa. 
McLuhan ha paventato per primo il pericolo di dipendenza 
insito nelle tecnologie digitali che avrebbe potuto innescare 
anche disturbi mentali e stress, come la depressione da 
isolamento sociale. Problemi dovuti ad una naturale 
conseguenza dell’uso improprio delle tecnologie, e per questo 
avrebbe sostenuto che è necessario utilizzarle in modo 
consapevole e critico per creare un futuro sostenibile e umano. 
L’innovazione, è innegabile, corre sempre più veloce. Ogni 
giorno vengono introdotte nuove tecnologie cui è difficile 
stare al passo, e questa rapidità, a volte, è tale da farci perdere 
il contatto con noi stessi. La tecnologia sembra evolversi più 
rapidamente della nostra capacità di pensiero e di riflessione 
critica su questi sviluppi così repentini della tecnica. Non 
appena tentiamo di cogliere e familiarizzare con un nuovo 
stimolo, ecco che subito se ne presenta un altro. E così 
sfioriamo appena in superficie le novità, ci manca il tempo 
necessario per approfondirle e integrarle in una visione 
generale delle cose. Non appena proviamo a farlo, tutto 
cambia ancora. La visione della realtà è sempre più 
superficiale e frammentaria. 
McLuhan utilizzava la metafora dello “specchietto 
retrovisore” per indicare l’inevitabile ritardo con cui gli 
individui diventano consapevoli dei mutamenti indotti dagli 
sviluppi tecnologici:  

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



25 
 

 “Un ambiente diviene pienamente visibile solo quando è 

stato soppiantato da un nuovo ambiente: in tal modo, noi 

siamo sempre un passo indietro nella nostra visione del 

mondo”. 
Ma possiamo attribuire la colpa di tutto ciò alla tecnologia in 
sé? Secondo McLuhan non è la tecnologia a determinare il 
nostro rapporto con le macchine, bensì l’approccio a essa. 
Ecco perché, negli ultimi anni, si è iniziato a parlare di 
“umanesimo digitale”. Un approccio che riporta l’uomo al 
centro della discussione sull’innovazione tecnologica, in 
modo analogo a com’era accaduto nel Quattrocento (da qui la 
scelta di utilizzare il termine “umanesimo”). 
Umanesimo Digitale. Un’etica per l’epoca dell’Intelligenza 

Artificiale è il titolo di un saggio pubblicato nel 2019 scritto 
a quattro mani da Julian Nida-Rümelin, intellettuale tedesco, 
studioso di filosofia e fisica, con Nathalie Weidenfeld. 
Secondo gli autori del libro la vera sfida del nostro secolo non 
ha a che fare con la tecnologia bensì con l’etica.  
L’assunto centrale di questo saggio è che al centro del 
progresso tecnologico debbano esserci sempre le persone e 
che la filosofia abbia un ruolo cruciale per riportare 
l’esuberante cultura delle macchine nel solco della storia e dei 
valori dell’umanità. Il concetto di umanesimo digitale vuole 
quindi ridefinire il rapporto tra uomo e macchina e 
sottolineare l’unicità dell’uomo e come il ruolo della 
tecnologia sia quello di aiutarlo a espandere le sue capacità 
non ad annichilirle. 
Umanesimo digitale significa pensare alla tecnologia come 
opportunità di miglioramento della vita dell’uomo: ha 

FRANCA DURST EREDE  
 



26 
 

l’ambizione di fare con le innovazioni tecnologiche, passate e 
presenti, ciò che l’umanesimo rinascimentale realizzò a suo 
tempo con l’arte, la letteratura, la storiografia ossia riportare 
l’essere umano al centro del mondo, della natura e della storia.  
Il focus contenuto in questo saggio è che non deve tanto 
potenziarsi la tecnologia in sé, bensì occorre migliorare la sua 
utilità nei nostri confronti. Deve andare incontro a esigenze e 
preferenze umane, assistere le persone in modo positivo. 
L’uomo non va mai sottomesso o reso dipendente rispetto alla 
tecnologia, bensì deve stare al centro di essa, essere in grado 
di modellarla e gestirla. Solo così l’innovazione non prenderà 
una strada “separata” dall’umanità ma, al contrario, 
migliorerà al suo fianco. L’umanesimo digitale non assume 
una posizione difensiva né intende frenare il progresso 
tecnologico nell’epoca dell’intelligenza artificiale. Vuole 
piuttosto favorire il progresso umano, utilizzando le 
opportunità digitali per rendere le nostre vite più ricche, più 
efficienti e più sostenibili. Non coltiva il sogno di una forma 
del tutto nuova di esistenza umana come fanno i 
transumanisti, rimane scettico nei confronti di aspettative 
utopistiche, ma è ottimista per quanto riguarda la capacità 
degli esseri umani di riuscire a plasmare le potenzialità 
digitali. 
La tecnologia ha in sé il potenziale per migliorare la vita 
umana e promuovere la solidarietà e la compassione, se usata 
correttamente. Ad esempio, la tecnologia può essere utilizzata 
per connettere le persone in tutto il mondo e aiutare a creare 
un senso di comunità globale. Inoltre, l’automazione dei 
lavori umani potrebbe contribuire a esonerare le persone da 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



27 
 

mansioni noiose, pericolose e ripetitive, consentendo loro di 
concentrarsi su attività che richiedono creatività e pensiero 
critico. La tecnologia può anche essere utilizzata per aiutare a 
risolvere problemi globali come il cambiamento climatico e 
la povertà, fornendo soluzioni innovative e sostenibili. 
 
TRANSUMANESIMO 

Il transumanesimo è quel movimento che sostiene le 
innovazioni scientifiche e tecnologiche che mirano ad 
aumentare le capacità intellettuali, fisiche e fisiologiche 
dell’uomo per migliorarlo e permettergli di eliminare i 
processi di deterioramento dovuti all’invecchiamento e alla 
malattia. 
Una prima definizione di transumanesimo fu data nel 1957 dal 
biologo e scrittore inglese Julian Huxley (1887-1975), il quale 
lo definì con queste parole: 
 “La razza umana può, se desidera, trascendere se stessa. [...] 

Per questa nuova consapevolezza è necessario trovare un 

termine. Forse transumanesimo andrà bene: l'uomo che 

rimane umano, trascendendo però se stesso, così da poter 

esprimere tutte le potenzialità insite nella natura”. 

 
I concetti del transumanesimo sono stati poi rappresentati in 
letteratura dallo scrittore e filosofo britannico Aldous Huxley 
(1894-1963), fratello di Julian, nel romanzo distopico Il 

mondo nuovo (1932): ambientato in uno stato totalitario del 
futuro in cui ogni aspetto della vita è pianificato in nome del 
razionalismo tecnologico e tutto è sacrificabile per il mito del 
progresso. I suoi cittadini, concepiti e prodotti artificialmente 

FRANCA DURST EREDE  
 



28 
 

in provetta, non sono oppressi da fame, conflitti, malattie e 
possono accedere liberamente a ogni piacere materiale. In 
cambio del benessere fisico, però, devono rinunciare alle 
emozioni, ai sentimenti e a ogni libera espressione della 
propria individualità. Essi possono solo produrre, consumare 
ma non amare. 
Le origini filosofiche del transumanesimo possono essere 
rintracciate in due correnti principali: l’Umanesimo 
rinascimentale, che pone l’uomo al centro dell’universo e che 
è animato da una visione razionale della realtà, e 
l’Illuminismo del XIX secolo, che si propone di sfruttare la 
conoscenza umana come mezzo per il progresso dell’uomo e 
più in generale della società. La prima riunione formale dei 
transumanisti si tenne all’inizio degli anni Ottanta del XX 
secolo presso la University of California. Nel 1982 la 
scrittrice di fantascienza e artista newyorkese Natasha Vita-
More (1950) pubblicò il “Transhumanist Art Manifesto” 
(manifesto delle arti transumane), che chiarisce i punti focali 
della filosofia transumanista. Una delle teorie più affascinanti 
del transumanesimo consiste nel mind uploading, ossia 
quell’ipotetico processo grazie al quale sarà possibile traslare 
personalità, facoltà intellettuali e soprattutto i ricordi di un 
individuo dal suo encefalo a un cervello artificiale. Il 
transumanesimo crede nella possibilità di espandere le 
capacità dei sensi e di potenziare le facoltà intellettive in 
maniera esponenziale. Alcuni suoi esponenti hanno esplorato 
le possibilità della robotica e della bionica, ipotizzando di 
poter in futuro sostituire parti biologiche del corpo umano con 
elementi artificiali in grado di assicurare prestazioni 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



29 
 

altissime. Il cyborg rappresenta l’esito finale di questo iter di 
ibridazione tra uomo e macchina. 
Alcuni fautori di questa corrente di pensiero hanno addirittura 
ipotizzato la possibilità di ottenere il totale controllo della 
sfera emotiva, controllando i centri del piacere e garantendo 
un’esistenza felice e del tutto esente da preoccupazioni, stress 
e sofferenze. 
Per essere autenticamente umano però, bisogna ammettere 
che ogni obiettivo di sviluppo e progresso deve restare in 
equilibrio tra ciò che è tecnicamente possibile e quanto è 
umanamente sensato. Per farlo occorre mettere di nuovo al 
centro della riflessione la questione antropologica, 
domandandoci non tanto come andare oltre i limiti 
dell’umano, quanto piuttosto che cosa rende autenticamente 
umana la nostra esistenza nell’ambito del progresso 
tecnologico. 
 
IL TECNO-REALISMO 
Il tecno-realismo è una corrente di pensiero che cerca di 
mediare tra i poli estremi del transumanesimo e del tecno-
pessimismo. Il tecno-realismo è il concetto per il quale si 
ritiene che le persone abbiano maggiore valore intrinseco 
rispetto alle innovazioni tecnologiche, e che suggerisce la 
necessità di capire come le persone possano interagire e 
coesistere per il loro corretto sviluppo e utilizzo.  Le ragioni 
filosofiche dei tecno-realisti furono definite da dodici scrittori 
ed esperti di nuovi media e tecnologie il 19 marzo del 1998 
durante un conferenza al “Berkman Klein Center for Internet 

FRANCA DURST EREDE  
 



30 
 

& Society” della Harvard Law School, e furono pubblicate nel 
“Manifesto Technorealism”.  
Questa corrente sostiene che la tecnologia riveste un ruolo 
importante da svolgere nella società, ma deve essere valutata 
in modo critico e responsabile. I sostenitori del tecno-realismo 
riconoscono i vantaggi che la tecnologia ha apportato alla 
società, come ad esempio l’aumento dell’efficienza nei 
processi produttivi, l’abbattimento delle distanze geografiche 
attraverso le comunicazioni, e la diffusione e l’accessibilità 
(open-data) di informazioni e dati. Allo stesso tempo, 
riconoscono anche i rischi e le sfide che la tecnologia 
comporta, come la perdita di posti di lavoro a causa dei 
processi di automatizzazione, la dipendenza dalla tecnologia, 
la riduzione della privacy e la minaccia di armi sempre più 
sofisticate e distruttive. 
Il tecno-realismo cerca quindi di trovare un equilibrio tra 
l’utilizzo della tecnologia per migliorare la vita umana e la 
comprensione delle possibili conseguenze negative dell’uso 
eccessivo della tecnologia. Questo approccio incoraggia una 
discussione critica e consapevole sulla tecnologia, e sottolinea 
l’importanza di valutare attentamente l’impatto che la 
tecnologia può avere sulla società. In sostanza si propone di 
combinare l’entusiasmo per la tecnologia con una 
consapevolezza critica delle sue conseguenze e di promuovere 
un uso responsabile e consapevole di essa nella società. 
 
CONCLUSIONI 
Il tema che studia il rapporto tra umanesimo e tecnologia è 
interdisciplinare e abbraccia diversi ambiti come la filosofia, 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



31 
 

le scienze cognitive, la comunicazione, la sociologia, la 
psicologia, l’antropologia, l’informatica, la politica, l’etica e 
tante altre ancora. 
Alla luce di quanto esposto finora, appare prioritario ridare 
dignità e centralità alla persona per avviare una sostanziale 
riforma sociale e offrire soluzioni sostenibili alle urgenze 
pressanti dell’epoca in cui viviamo, per lo più legate alle 
criticità e fragilità dei nostri ecosistemi. Come già espresso 
nell’Agenda 2030 dell’ONU, siamo chiamati a sottoporre la 
tecnologia, la scienza e le loro straordinarie applicazioni ai 17 
obiettivi individuati ai fini di uno sviluppo sostenibile. 
L’Agenda 2030 racchiude una grande novità: per la prima 
volta l’attuale modello di sviluppo viene dichiarato 
insostenibile, non solo sul piano ambientale, ma anche su 
quello economico e sociale, superando in questo modo 
definitivamente l’idea che la sostenibilità sia unicamente una 
questione ambientale e offrendo una visione integrata delle 
diverse dimensioni dello sviluppo. L’Agenda 2030 lancia la 
sfida della complessità: dato che le tre dimensioni dello 
sviluppo (economica, ambientale e sociale) sono relate tra 
loro, ciascun obiettivo deve essere perseguito secondo 
approccio sistemico che tenga in considerazione le reciproche 
interrelazioni. Solo la crescita integrata di tutte e tre le 
componenti consentirà il raggiungimento dello sviluppo 
sostenibile. È insomma una questione di ricostruzione del 
rapporto dell’essere umano con la tecnica, la scienza e la 
natura: le tecnologie intelligenti devono poter contribuire a 
realizzare un nuovo “umanesimo digitale e tecnologico”. 

FRANCA DURST EREDE  
 



32 
 

Così come l’umanesimo a cavallo tra Trecento e Quattrocento 
riportò l’essere umano in una posizione centrale attraverso 
una rinnovata consapevolezza della sua posizione privilegiata 
nel cosmo, così l’umanesimo digitale di oggi può 
riconfermare lo status privilegiato della persona: non converte 
l’essere umano in una macchina, né investe le macchine del 
ruolo di esseri umani, ma conferisce alla tecnologia una 
funzione di servizio per il genere umano per accrescerne il 
grado di civiltà e le condizioni del benessere, sia come 
individuo sia nelle formazioni sociali in cui si realizza la sua 
esistenza. 
L’auspicio è insomma quello di una realistica e prossima 
ricomposizione armoniosa della dicotomia tecnologia-
umanesimo che Ivano Dionigi, professore di Lingua e 
Letteratura latina presso l’Università di Bologna e direttore 
del Centro Studi “La permanenza del classico”,  sintetizza 
così: 
 “Lo sciagurato dualismo tra cultura umanistica e scientifica 

va superato da un’alleanza tra tecnologia e umanesimo. […] 

La tecnologia è una forma avanzata di conoscenza 

(etimologicamente è la fusione di tecnica e logos) e la 

funzione dell’umanesimo oggi non è quella di fornire un’altra 

visione del reale, ma è di mettere in dialogo le diverse 

discipline: far dialogare i diversi saperi specialistici tra loro, 

in una visione d’insieme rivolta ad uno scopo.” 

 

 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



 

33 
 

Michele Marsonet
1
 

Note introduttive 
 

 
Anche quest’anno partecipo con grande piacere, come 
Presidente delle Commissioni Scientifiche, alla cerimonia di 
premiazione del Bando della Fondazione “Prof. Paolo 
Michele Erede”. Paolo Michele Erede, del quale onoriamo 
annualmente la memoria con questo Premio, era interessato in 
modo primario ai rapporti tra scienza e umanesimo o, se si 
preferisce, ai rapporti tra cultura umanistica e cultura 
scientifica. 
Gestire le attività di una Fondazione culturale non è 
certamente facile, tanto più se essa non può contare su 
contributi finanziari pubblici. Tuttavia alla Fondazione Erede 
siamo riusciti a farlo grazie soprattutto al grande impegno di 
tutte le persone coinvolte a vario titolo nelle sue iniziative. Ed 
è necessario rammentare, a tale proposito, che essa prosegue 
il suo lavoro soprattutto grazie all’opera costante di Franca 
Durst Erede, la quale s’incarica sempre di risolvere i numerosi 
problemi burocratici che accompagnano il cammino 
quotidiano della Fondazione che ella stessa ha voluto per 

                                                           
1 . Già Professore Ordinario di Filosofia della Scienza (Scuola di Scienze 
Umanistiche), Università degli Studi di Genova. 
Vice Presidente della Fondazione Prof. Paolo Michele Erede 
Presidente Commissioni Scientifiche della Fondazione Prof. Paolo Michele Erede. 



34 
 

onorare la memoria del marito. In ciò assistita, ovviamente, 
dai membri del Consiglio Direttivo.  
Negli ultimi anni la pandemia ha causato gravi problemi 
anche a noi, ma non abbiamo mai smesso di operare. Tre anni 
fa abbiamo dovuto sospendere le attività poiché non si 
potevano tenere riunioni. In seguito abbiamo tenuto una 
cerimonia piccola poiché c’era un limite di presenze. 
Quest’anno i vincoli sono stati superati e il Sindaco di Genova 
ci ha concesso ancora una volta il Salone di rappresentanza di 
Palazzo Tursi. 
Dopo l’esordio ufficiale, che data all’ormai lontano 2006, la 
Fondazione si è affermata nel panorama culturale non solo 
genovese e ligure, ma anche italiano e internazionale. A 
riprova di quest’ultimo fatto basta vedere la partecipazione 
costante di cittadini della Confederazione Elvetica ai bandi 
del Premio. Anche tale successo va ascritto alla volontà di 
Franca Durst Erede, cittadina svizzera, che ha così voluto 
rafforzare i legami tra Genova e il suo Paese d’origine.  
Quella di quest’anno 2024 è la sedicesima edizione, e 
vengono premiati i vincitori che hanno contribuito al tema: 
“Tecnologia e umanesimo: un rapporto difficile”. Come in 
passato i concorrenti, numerosi e qualificati, sono per lo più 
appassionati di filosofia oppure medici, quindi colleghi di 
Paolo Michele Erede e della stessa dott.ssa Durst.  Ringrazio 
la prof.ssa Edvige Veneselli Sarperi e la dott.ssa Erika Della 
Casa che con me fanno parte della Commissione scientifica di 
quest’anno, per il prezioso lavoro svolto. Nelle ultime 
edizioni abbiamo scelto temi di evidente richiamo, per 
esempio la bioetica e il futuro dell’Europa. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



35 
 

Anche l’argomento della sedicesima edizione: “Tecnologia e 
umanesimo, un rapporto difficile”, è molto attuale e viene 
dibattuto spesso in convegni e talk-show. Da sempre, il 
rapporto uomo-macchina è una complessa interazione con 
forti influenze reciproche. Alcuni degli sviluppi della 
tecnologia contemporanea, come l’Intelligenza Artificiale, 
sembrano andare nella direzione profetizzata nel secolo 
scorso da uno dei più eminenti pensatori di tale dialettica, 
Martin Heidegger, per il quale la tecnica finirà col dominare 
l’umanità. Io credo che occorra essere molto prudenti quando 
si fanno previsioni di questo tipo. Le macchine, i computer, i 
robot, sono e resteranno anche in futuro dei prodotti 
dell’uomo. Hanno l’imprinting della nostra mente. A mio 
avviso, è molto difficile, per non dire impossibile, che i 
computer possano mai avere una mente (anche se non si può 
escludere del tutto). 
Oggi una parte di chi fra di noi s’interroga con cognizione di 
causa su questioni come queste tende a identificare mente e 
cervello. C’è chi dice, in sostanza, che la mente è 
un’invenzione dei filosofi, e che il cervello e la sua attività è 
alla base di qualsiasi azione, pensiero e comportamento di cui 
possiamo avere esperienza. Ma il nostro cervello, fatto di 
miliardi di sinapsi e connessioni, è frutto di un’evoluzione che 
è insieme biologica e culturale. Riprodurre la sua articolata 
complessità in una macchina, non è possibile. A “salvarci”, 
per così dire, a essere del tutto e assolutamente irriproducibile 
artificialmente, è soprattutto il meccanismo delle emozioni: la 
nostra umanissima intelligenza emotiva.  

MICHELE MARSONET 
 



36 
 

Stilando le sue leggi dal punto di vista dei robot, già nel secolo 
scorso, Isaac Asimov ha provato a dare preveggente risposta 
a molti degli interrogativi connessi alla robotizzazione del 
mondo. Nel corso della storia recente, si sono dati dei casi 
che, in effetti, sembrano contravvenire alle leggi asimoviane 
della robotica, e a dare ragione al catastrofismo degli 
heideggeriani. Quando, nel 1983, il sofisticato sistema 
informatico dell’URSS che monitorava l’attività missilistica 
americana andò in tilt, si sfiorò lo scoppio della Terza Guerra 
Mondiale. E fu un essere umano a impedire che ciò accadesse. 
Più in qua nel tempo, si sono verificati dei crolli nelle borse 
valori a livello mondiale che sono stati innescati da 
meccanismi automatici, da computer, cioè, sfuggiti al 
controllo dei tecnici. Ho detto “sembrano dare ragione al 
catastrofismo”, tuttavia, e non “danno ragione”. E l’ho fatto, 
perché in entrambi i casi che ho citato come in altri, siamo 
stati in grado di intervenire e arrestare il processo 
degenerativo o distruttivo messo in atto dai robot. E’ 
importante ricordarsi sempre del fatto che le macchine, i robot 
e i computer, non agiscono intenzionalmente. Il loro potere è 
il riflesso del nostro. 
Molti scienziati ritengono di poter elaborare la Teoria del 
Tutto. La loro convinzione, che corrisponde a un’ipotesi di 
lavoro, è che prima o poi arriveremo a conoscere tutto ciò che 
si può sapere sulla realtà. Io non lo credo. La mia risposta agli 
araldi di questa visione è che la realtà è più grande di noi, e ci 
trascende infinitamente. Il cervello non è replicabile 
meccanicamente. Due computer non possono né potranno mai 
innamorarsi l’uno dell’altro, per esempio. Qualunque cosa noi 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



37 
 

siamo, siamo anche il frutto dell’evoluzione culturale: e la 
cultura è solamente umana. 
Pensiamo, inoltre, all’impatto che l’Intelligenza Artificiale 
può avere, per esempio, sui processi elettorali. E’ già accaduto 
che siano stati diffusi in Rete contenuti falsi generati proprio 
dall’Intelligenza Artificiale, il che può falsare i risultati 
proprio perché tali contenuti appaiono, a prima vista, del tutto 
genuini. I falsi si nutrono, è importante rammentarlo, della 
dimensione emotiva della comunicazione. E’ quindi 
importante che le autorità prendano misure per evitare che ciò 
accada. 
Per la prossima edizione, la diciassettesima, anche su 
indicazione di molti partecipanti dell’anno scorso, abbiamo 
scelto il tema “Rischi e vantaggi dell’Intelligenza Artificiale”. 
Argomento, come tutti sappiamo, molto dibattuto ma di non 
facile trattazione. Senza dubbio attirerà l’attenzione del 
pubblico, consentendoci ancora una volta di valutare elaborati 
di grande valore come è sempre accaduto nei concorsi della 
Fondazione Erede. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

MICHELE MARSONET 
 



 

  



 

39 
 

Erika Dellacasa
1
 

Tecnologia e Umanesimo:  
un rapporto difficile 

 
Le nuove frontiere della tecnologia hanno sempre suscitato 
negli uomini sentimenti ambivalenti, oscillanti fra gli estremi 
dell’entusiasmo e della paura. Da sempre c’è chi vede nelle 
nuove applicazioni della tecnologia la possibilità per l’uomo 
di affrancarsi dai suoi eterni nemici, la fame, il freddo, la 
guerra, le malattie, la povertà. E c’è chi vede l’esatto 
contrario. O meglio vede la possibilità per una parte della 
popolazione di contrastare con più efficaci strumenti questi 
nemici e la condanna per la maggior parte della popolazione 
a subire il peggioramento delle proprie condizioni di vita a 
causa dell’aumento del gap tecnologico, del divario 
economico e dell’ingiustizia sociale. 
 Le nuove tecnologie sono un aiuto o un pericolo per 
l’umanità? Ed è ancora in nostro potere fare sì che siano un 
aiuto o un pericolo? Per tanti o per pochi? 
 Quando la polvere pirica e le armi da fuoco fecero la loro 
comparsa qualcuno profetizzò che le guerre sarebbero 
scomparse a causa della potenza letale dei nuovi strumenti di 
morte. Si è visto come è andata a finire. Quando la ferrovia si 
affermò come sicuro e incredibilmente rapido mezzo di 

                                                           
1 . Giornalista professionista de “Il Secolo XIX” e “Corriere della Sera”. 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

40 

 

spostamento fini intellettuali come Ruskin e Flaubert 
ironizzarono sul fatto che la ferrovia avrebbe sopra ogni altra 
cosa consentito alla gente di andare da A a B in modo da 
manifestare la propria stupidità in luoghi diversi. Applicate 
questa battuta stimolante nel suo cinismo alla rete di Internet 
invece che a quella ferroviaria e valutate la sua attualità. 
Internet ha consentito alle idee più stupide di circolare con 
istantanea diffusione mondiale, ed anche a quelle più 
pericolose. Ma ha anche diffuso e sviluppato conoscenza, ha 
consentito rapporti fra persone lontanissime, ha eliminato 
lavori usuranti e prodotto enormi progressi nella cura delle 
malattie, ha aperto al concetto di democrazia paesi dai regimi 
politici autoritari, ha consentito di organizzarsi nel bene e nel 
male perché se movimenti coraggiosi come quello delle donne 
iraniane possono comunicare grazie a internet è vero che 
l’assalto a Capitol Hill del 6 gennaio del 2021 fu preparato in 
rete in modo neanche troppo occulto. 
La tecnologia porta un beneficio morale? Si pensava che la 
ferrovia lo avrebbe fatto, da qui la frase sprezzante di Flaubert 
perché la ferrovia come Internet non porta di per se benefici 
“morali”. Noi non diventiamo “migliori” grazie alla 
tecnologia. La tecnologia non è morale, non è salvifica, non 
ha pretese di “verità” né di scopo. Funziona o non funziona, e 
questo è tutto. 
Tuttavia nell’ultimo decennio sono cambiati in modo radicale 
alcuni elementi che hanno originato questo quesito. Da tempo 
sappiamo che la tecnologia non è neutra, non è morale ma non 
è neutra. Non ci fa automaticamente migliori ma, e questa è 
la domanda, ci fa diversi? Siamo di fronte a un cambiamento 



41 
 

profondo del nostro essere umani? Neuroscienziati come 
Maurizio Corbetta affermano che l’uso ormai compulsivo dei 
telefoni cellulari sta modificando aree del nostro cervello che 
registrano il cellulare come un prolungamento della nostra 
mano, così come organizzazioni mondiali della sanità 
prevedono che entro pochi decenni una persona su due sarà 
miope a causa dell’uso dei dispositivi elettronici. E questo 
solo a livello fisico. Dopo uno studio sullo sviluppo delle 
neurotecnologie che sono in grado di registrare i nostri 
impulsi neuronali un seminario della Columbia University di 
New York ha segnalato il rischio di abusi, tanto che lo Stato 
di Colorado ha approvato una legge che vieta esplicitamente 
alle aziende di appropriarsi, al fine di profilazione dei 
consumatori, dei dati sulle onde cerebrali degli individui 
raccolti dai nuovi apparecchi. Apparecchi che hanno, per il 
momento, un uso apparentemente innocuo come controllare e 
favorire il sonno o potenziare la capacità di concentrazione.     
 E’ qui che entra in gioco nel confronto con la tecnologia 
quello che definiamo umanesimo. Possiamo, ancora, portare 
la nostra umanità per come l’abbiamo conosciuta fino ad oggi 
dentro la tecnologia? Già il nostro modo di rapportarci alle 
due coordinate fondamentali di spazio e tempo si sta 
modificando. Alla realtà esperenziale si è affiancata la realtà 
virtuale. Quella che in psicologia si chiama “intelligenza 
spaziale” e ha avuto un ruolo fondamentale nell’evoluzione 
umana nel corso dei millenni a cominciare dai primi 
spostamenti dell’homo sapiens sembra subire una regressione 
o una metamorfosi. Comprendere lo spazio che ci circonda, 
percepirlo, viverlo, muoverci fisicamente al suo interno ha 

ERIKA DELLACASA
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

42 
 

consentito di sviluppare il nostro pensiero e le nostre capacità 
mentali e fisiche. Ma in quale spazio ci muoviamo oggi? 
Quale esperienza della realtà abbiamo? Quanta viene filtrata 
attraverso lo schermo di un computer? Cosa comporta sapere 
quel che accade nel mondo (o credere di sapere) leggendolo 
sul palmo della mano che tiene il telefonino, in ogni 
momento? Stiamo acquisendo capacità o le stiamo perdendo 
delegando ad altri di indicarci la strada invece di trovarla noi 
stessi? E fino a che punto si spingerà questa delega? 
  Papa Francesco ha ammonito di non permettere agli 
algoritmi di “mettere da parte i valori essenziali della 
compassione, della misericordia e del perdono”. Il pontefice 
indica tre fattori precisi: compassione, misericordia e 
perdono, fattori umani che non possono trovare 
rappresentanza e applicazione all’interno di una tecnologia. 
Fattori morali. 
 In sostanza stiamo parlando di coscienza, ovvero di qualcosa 
che nessun pensatore e nessun scienziato è riuscito a definire. 
Ma è questo che ci fa umani e che non possiamo delegare. 
Nessuna “macchina” può avere – almeno allo stato delle 
attuali conoscenze- coscienza, provare compassione, 
perdonare.  Nessuna macchina può essere fornita di una 
coscienza artificiale perché neanche noi sappiamo 
esattamente di cosa stiamo parlando e tanto meno possiamo 
riprodurlo. In questo sta il nostro umanesimo che può 
confrontarsi con le tecnologie più avanzate trovando sempre 
uno spazio etico in cui rivendicare la facoltà del giudizio 
secondo criteri “umani”, quelli evocati dal papa. Questo 
ordine che oggi ci appare naturale è minacciato dalle 



43 
 

tecnologie? Dalle tecnologie no, da chi controlla le tecnologie 
più avanzate forse. La confusione è grande sotto il sole. E idee 
molto stupide vengono espresse senza alcuna riflessione: il 
ministro di Grazia e Giustizia appartenente al governo Conte 
aveva proposto di delegare a un algoritmo le sentenze per i 
cosiddetti reati bagatellari, ovvero reati di poco rilievo al fine 
di alleggerire il carico di lavoro dei tribunali. Come se la 
giustizia fosse un mero calcolo e si potesse amministrare a 
prescindere dall’equità e a prescindere dall’umanità della 
persona giudicata che ha diritto di difendersi davanti a un 
uomo e non a un algoritmo. Fortunatamente non se n’è fatto 
nulla. 
 Stiamo assistendo in questo periodo della nostra vita a un 
ritorno della guerra in territori che pensavamo ormai immuni, 
come l’Europa, sulla base dell’illusione che il sanguinoso 
Novecento avesse scongiurato per sempre il ricorso alle armi. 
Era poi sotto gli occhi ma non nella coscienza di tutti che il 
Medio Oriente fosse in equilibrio precario percorso da 
conflitti più o meno sopiti ed ora divampati nella guerra fra 
Israele e i palestinesi. In queste guerre contemporanee le 
nuove tecnologie si sono mostrate in tutta la loro forza ed è 
tornata la paura che condizionò una stagione culturale e 
politica nel secondo dopoguerra, la paura “della bomba”. La 
bomba atomica che, come secoli fa le armi da fuoco, avevamo 
archiviata come “inutilizzabile” perché troppo spaventosa, è 
tornata come argomento di riflessione fra esperti di politica 
internazionale e come “opzione possibile”, almeno a parole, 
da parte di alcuni Stati. Il ricorso all’atomica viene agitato 
come minaccia da parte di potenze come la Russia e l’Iran.  

ERIKA DELLACASA
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

44 
 

 Assistiamo alla guerra dei droni fra Russia e Ucraina, 
l’avanzare o il ritirarsi dei due fronti è condizionato dalla 
disponibilità di armi più sofisticate a controllo remoto e in 
grado di centrare obiettivi a distanze fino a poco tempo fa 
impossibili. Anche in queste guerre, Russia e Ucraina, 
israeliani e palestinesi, che utilizzano tecnologie 
d’avanguardia (ma non è affatto scomparsa la “vecchia” 
guerra sul campo) il discrimine è la volontà e il 
comportamento umano. Il punto non è il drone ma chi 
controlla il drone, se si utilizza per colpire mezzi militari o 
civili in coda per il pane. Dall’occhio elettronico nel cielo si 
scende al sangue sulla strada. La responsabilità è sempre 
dell’uomo. Drammaticamente queste guerre 
tecnologicamente avanzate ci hanno riportato alla realtà fatta 
di carne e sangue, di corpi martoriati, bambini morti e città 
distrutte, documentata dai tanti fotografi di guerra. All’uomo 
con la clava e la sua ferocia. La tecnologia può occultare ma 
non cancellare l’orrore. 
Queste guerre hanno anche sottolineato un tema toccato da 
molti partecipanti al concorso, quello della democrazia, del 
controllo e dell’informazione che in tempo di guerra diventa 
fatalmente propaganda. La possibilità di generare false 
immagini, falsi video, fake news, con l’intelligenza artificiale 
ha fatto compiere un enorme salto di qualità alla propaganda 
e alla manipolazione della realtà. Da un certo punto di vista 
nulla di nuovo sotto il sole, dipingere il “nemico” come un 
mostro facendo circolare falsità è sempre stato fatto dagli 
albori della civiltà, è vero però che discernere fra il vero e il 
falso è diventato più arduo e la questione, ovviamente, è di 



45 
 

chi controlla e gestisce l’immissione di fake news nella rete.  
Qui sta la possibile minaccia alla democrazia, questo sistema 
politico oggi in serio pericolo e che rimane il migliore 
possibile. Da qui la necessità da più parti invocata di normare 
l’applicazione dell’intelligenza artificiale. Il problema non da 
poco è a quali criteri debba rispondere questa normativa, chi 
li deve formulare e soprattutto chi li deve far rispettare e 
come. Ed è in questo ambito che ritorna l’importanza 
dell’umanesimo: è lì che vanno cercati i criteri per agire non 
sotto la spinta o la guida della paura, che non è mai buona 
consigliera, ma sotto la guida della consapevolezza del valore 
della nostra umanità, del rispetto della persona e dei diritti 
umani e civili, sotto la guida di una cultura maturata nei secoli 
che, pur senza saperle costruire, ha almeno sperato nella pace 
e nella giustizia per gli uomini. 
Certo si rende necessario un nuovo umanesimo che possa 
confrontarsi con i suoi contenuti ma anche con i suoi 
strumenti con l’avanzare delle tecnologie e delle scoperte 
scientifiche, con il “nuovo mondo”. Come ha scritto il filosofo 
Umberto Galimberti non più un impossibile “umanesimo di 
dominio” che crede in una sorta di super potenza dell’uomo 
posto al centro dell’universo, ma un umanesimo forse più 
“umile” e consapevole che il dominio sulla natura non ci 
appartiene ma che il controllo sulla tecnologia è possibile e, a 
dirla tutta, necessario. 
 

ERIKA DELLACASA
 



 

  



 

47 
 

Edvige Veneselli Sarperi
1
 

Tecnologia e Umanesimo:  
un rapporto difficile 

 
Il rapporto tra Tecnologia ed Umanesimo costituisce una 
tematica di particolare attualità, in ragione dei rilevanti 
sviluppi che si sono realizzati in ambito tecnologico negli 
ultimi anni e che pongono una serie di problematiche 
culturali. 
I partecipanti al concorso ne hanno esaminato e discusso vari 
aspetti con originalità ed hanno apportato riflessioni e 
contributi stimolanti. 
Come Commissaria valutatrice di formazione scientifica in 
ambito medico ed in specifico con esperienza sulla 
componente neuropsichiatrica e sui processi correlati allo 
sviluppo nell’età evolutiva, riporto alcune note personali ed 
anche rilevate dai candidati, a sottolineare spunti meritevoli 
di peculiare significatività sulla tematica in oggetto. 
Attualmente, dopo l’era industriale, stiamo vivendo l’era 
digitale, in cui il massiccio avvento del mondo digitale ha 
rivoluzionato rapidamente ed intensamente la nostra vita 
sociale. L’uso del computer ci ha aperto al raggiungimento in 
tempo reale di una massa di informazioni su ogni ambito 

                                                           
1 . Già Professore Ordinario di Neuropsichiatria Infantile  
     Università degli Studi di Genova 



48 

 

conoscitivo che ha cambiato la gradualità e la progressività 
degli apprendimenti precedenti, più faticosi e complessi ma 
acquisiti in modo più elaborato e quindi più stabilizzato. La 
comunicazione con il cellulare ed i sistemi connessi ha 
permesso un incremento esponenziale di scambi a distanza di 
opinioni, documenti, fotografie, filmati ed i vari social tra 
persone, gruppi, aziende, che non ha precedenti. La pandemia 
Covid ha indotto una rapida accelerazione di questi processi, 
che hanno coinvolto pressoché tutta la popolazione, di ogni 
età, con un cambiamento che ormai appare stabilizzato nella 
vita quotidiana di ognuno e con spazi dedicati divenuti 
eccessivi, talora con aspetti di vera e propria dipendenza e con 
caratteristiche di una pervasività difficile da contenere.  L'uso 
eccessivo o disregolato della tecnologia può infatti avere un 
impatto negativo sul nostro benessere psicologico, e può 
indurre ansia, depressione, isolamento sociale e il cosiddetto 
fenomeno FOMO (Fear of Missing Out). La digitalizzazione 
inoltre comporta una maggiore esposizione ai rischi 
informatici, come cyber attacchi, furti di dati e violazioni 
della privacy, e quindi richiede di adottare misure di sicurezza 
a protezione della privacy. 
Si sta vivendo sempre più in un mondo di informazioni 
continue e di immagini, associate ad azioni immediate in 
risposta al contingente, con una sensibile riduzione degli spazi 
di lettura, pensieri, domande, riflessioni critiche, 
rielaborazioni personali e di azioni meditate e strutturate 
rivolte a scopi ben configurati. E’ evidente la prevalenza del 
sistema afferente visivo su quello uditivo ossia dell’ascolto, 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



49 
 

oltre che sulla conoscenza di se stessi, sui processi di 
mentalizzazione e di elaborazione del pensiero. 
Tutto questo ha un differente impatto nelle persone a seconda 
dell’età: l’adulto si modifica sulla base di una solida 
strutturazione precedente ed integra le differenti modalità di 
funzionamento, l’anziano si adatta con maggior fatica, ma è 
stimolato positivamente verso le nuove modalità che è ormai 
costretto ad utilizzare. Più complessa è la problematica 
dell’impatto nel bambino: esposto precocemente all’uso di 
queste tecnologie, le apprende assai facilmente ed interagisce 
con esse in modo anche stupefacente. Il suo sviluppo mentale 
ne è significativamente influenzato. Le abilità e le velocità di 
lavoro con esse sono sensibilmente differenti, come è 
comunemente osservabile nelle nuove generazioni, anche nei 
millennials o Generazione Y rispetto ai nati più recentemente 
o Generazione Z. Interessanti lavori di studiosi dei processi 
neurocognitivi durante lo sviluppo attestano significative 
variazioni, influenzate dal tempo di esposizione a tali 
tecniche. A fronte di evidenti positività a ciò correlate, si sta 
rilevando sempre più una maggior fragilità dello sviluppo di 
altre funzioni, specie, ma non solo, nell’ambito delle 
competenze sociali.  Per inciso, la sempre più evidente 
riduzione del tempo dedicato alla lettura di testi, ostacola la 
crescita delle abilità astrattive, del pensiero critico, del porsi 
domande, dell’elaborazione di strategie di problem solving e 
in generale di razionalizzazione, autocontrollo, coscienza di 
sé e responsabilità, basi per effettuare scelte consapevoli 
mirate a scopi definiti.  Questo settore di studio riveste grande 
interesse ed ha un rilevante impatto sulla formazione e 

EDVIGE VENESELLI SARPERI  
 



50 
 

sull’educazione dei nostri bambini. Ma rinviamo ad altre sedi 
coloro che ne sono interessati. 
In questo contesto, desidero soprattutto sottolineare la 
necessità di un approccio interdisciplinare e collaborativo sul 
ruolo delle tecnologie stesse rispetto alla formazione globale 
dell’uomo, nell’ottica di un’integrazione consapevole e con 
impostazione etica. A mio avviso, occorre riconoscere l’alto 
impatto positivo delle nuove tecnologie e affrontare 
congiuntamente il complesso lavoro di loro idonea e proficua 
integrazione con i valori umani e con particolare attenzione 
alla fase della formazione dell’individuo adulto, libero, 
consapevole, solido, maturo.   
Una sfida di particolare attualità si configura nell’ambito 
dell’Intelligenza Artificiale, definita “autistica” da una 
candidata, in quanto autoreferenziale, senza spazio all’ascolto 
dell’altro, in ragione della pervasività del linguaggio digitale 
usato dal “machine sapiens”. Anche per essa, occorre la 
presenza del sapere umanistico in un approccio 
multidisciplinare: un percorso co-evolutivo verso 
l’”antropocene digitale”, così riportato da altra candidata, in 
cui lo sviluppo tecnologico possa agire e creare un terreno 
culturale sociale, psicologico, antropologico a favore di un 
equilibrio ponderato e proficuo del benessere umano. Con 
beneficio per l’uomo, senza alienamento. 
A commento conclusivo ed in doveroso omaggio al grande 
uomo a cui è dedicato il premio, che ho avuto la fortuna di 
conoscere e di avere la sua amicizia, è con piacere che riporto 
quanto presentato da un candidato a conclusione del suo 
elaborato: l’auspicio del Prof. Paolo Michele Erede a 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



51 
 

procedere ad un “coraggioso e fertile riequilibrio 
dell’esigenza umanistica con lo sviluppo tecnologico”.   
 

EDVIGE VENESELLI SARPERI  
 



 

  



 

53 
 

Michele Marsonet  

I rapporti tra uomini e macchine 
 

Da sempre, il rapporto uomo-macchina è una complessa 
interazione con forti influenze reciproche. Alcuni degli 
sviluppi della tecnologia contemporanea, come l’Intelligenza 
Artificiale, sembrano andare nella direzione profetizzata nel 
secolo scorso da uno dei più eminenti pensatori di tale 
dialettica, Martin Heidegger, per il quale la tecnica finirà col 
dominare l’umanità. Io credo che occorra essere molto 
prudenti quando si fanno previsioni di questo tipo. Le 
macchine, i computer, i robot, sono e resteranno anche in 
futuro dei prodotti dell’uomo. Hanno l’imprinting della nostra 
mente. A mio avviso, è molto difficile, per non dire 
impossibile, che i computer possano mai avere una mente. 
Oggi una parte di chi fra di noi s’interroga con cognizione di 
causa su questioni come queste tende a identificare mente e 
cervello. C’è chi dice, in sostanza, che la mente è 
un’invenzione dei filosofi, e che il cervello e la sua attività è 
alla base di qualsiasi azione, pensiero e comportamento di cui 
possiamo avere esperienza. Ma il nostro cervello, fatto di 
miliardi di sinapsi e connessioni, è frutto di un’evoluzione che 
è insieme biologica e culturale. Riprodurre la sua articolata 
complessità in una macchina, non è possibile. A “salvarci”, 
per così dire, a essere del tutto e assolutamente irriproducibile 



54 

 

artificialmente, è soprattutto il meccanismo delle emozioni: la 
nostra umanissima intelligenza emotiva.  
Stilando le sue leggi dal punto di vista del robot, per così dire, 
già nel secolo scorso Isaac Asimov ha provato a dare 
preveggente risposta a molti degli interrogativi connessi alla 
imminente robotizzazione del mondo. Nel corso della storia 
recente, si sono dati dei casi che, in effetti, sembrano 
contravvenire alle leggi asimoviane della robotica, e a dare 
ragione al catastrofismo degli heideggeriani. Quando, nel 
1983, il sofisticato sistema informatico dell’URSS che 
monitorava l’attività missilistica americana andò in tilt, si 
sfiorò lo scoppio della Terza Guerra Mondiale, e fu un essere 
umano a impedire che ciò accadesse. 
Più in qua nel tempo, si sono verificati dei crolli nelle borse 
valori a livello mondiale che sono stati innescati da 
meccanismi automatici, da computer, cioè, sfuggiti al 
controllo dei tecnici. Ho detto “sembrano dare ragione al 
catastrofismo”, tuttavia, e non “danno ragione”. E l’ho fatto, 
perché in entrambi i casi che ho citato come in altri, siamo 
stati in grado di intervenire e arrestare il processo 
degenerativo o distruttivo messo in atto dai robot. E’ 
importante ricordarsi sempre del fatto che le macchine, i robot 
e i computer, non agiscono intenzionalmente. Il loro potere è 
il riflesso del nostro. 
Molti scienziati ritengono di poter elaborare la Teoria del 
Tutto. La loro convinzione, che corrisponde a un’ipotesi di 
lavoro, è che prima o poi arriveremo a conoscere tutto ciò che 
si può sapere sulla realtà. Io non lo credo. La mia risposta agli 
araldi di questa visione è che la realtà è più grande di noi, e ci 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



55 
 

trascende infinitamente. Il cervello non è replicabile 
meccanicamente. Due computer non possono né potranno mai 
innamorarsi l’uno dell’altro, per esempio. Qualunque cosa noi 
siamo, siamo anche il frutto dell’evoluzione culturale: e la 
cultura è solamente umana. 
Mentre la tecnica evolve. E questa sua rapida, inarrestabile 
evoluzione ci spinge a dover ripensare i modi della 
convivenza tra noi e le macchine. Oggi le giovani generazioni 
respirano fin da subito l’aria di una società robotizzata e 
computerizzata. Pensiamo alla rete, per esempio, e alle 
possibilità offerte dalla connessione simultanea che possiamo 
avere con chiunque, in qualsiasi momento, in qualsiasi parte 
del mondo (beninteso dove vi sia libertà e democrazia). 
Pensiamo, tra l’altro, all’impatto che l’Intelligenza Artificiale 
può avere sui processi elettorali. E’ già accaduto che siano 
stati diffusi in Rete contenuti falsi generati proprio 
dall’Intelligenza Artificiale, il che può falsare i risultati 
proprio perché tali contenuti possono apparire, a prima vista, 
del tutto genuini. I falsi si nutrono, è importante rammentarlo, 
della dimensione emotiva della comunicazione. E’ quindi 
importante che le autorità prendano misure per evitare che ciò 
accada. 
Non c’è dubbio che Internet sia un mezzo dalle grandi 
potenzialità, in molti sensi, ma che porta con sé delle 
controindicazioni piuttosto inquietanti. 
 

MICHELE MARSONET 
 



 

  



 

57 

 

Paolo Michele Erede 

Linguaggio dei numeri e 
linguaggio dei simboli 

 

tratto dal libro “Florilegio”1  
 

Il linguaggio dei numeri, il linguaggio dei simboli e forse una 

lingua comune portano l’umanità a confondere tutte le 

afferenze diverse e diversificate.  

Di qui l’irrazionalità dei meccanismi di difesa con tentativi di 

arroccamenti ideologici e culturali i cui primi segnali vediamo 

nell’insofferenza verso il cosiddetto “progresso”.  

L’irrazionale è certamente l’illusione di alzare ponti levatoi, 

di ricreare antiche mura e bastioni entro cui rifugiarsi a vivere 

come in un “parco naturale”. 

Da questa via non passa quel recupero razionale che scaturisce 

– invece – da un confronto armonico e dialettico che 

solamente una nuova “formazione” culturale, psicologico-

comportamentale dell’individuo può dare in modo da non 

essere travolti dall’onda d’urto della tecnica (la fede 

unificante e sconvolgente del nostro mondo). 

 

 

                                                           
1 “Florilegio” di Paolo Michele Erede, a cura di Laura Sacchetti Pellerano, è 

pubblicato dalle Edizioni Giuseppe Laterza, Bari 2005 



 

  



 

 

 

SEDICESIMA EDIZIONE 

DEL PREMIO 

PROFESSOR PAOLO MICHELE 

EREDE: 

ELABORATI VINCITORI 

 

 

Tecnologia e umanesimo: 

un rapporto difficile 

 

 



 

  



 

61 
 

Marcella Ferrando 

Dalla mano di Heidegger 
al dito digitale: 

il difficile rapporto 
tra tecnologia e umanesimo 

 
INTRODUZIONE 

L’importanza della tecnologia nella definizione dell’uomo è 
sempre più evidente, ma fin dalla sua comparsa l’homo 
sapiens è sempre stato contaminato dalla tecnologia. Il 
cambiamento ci ha portato il telaio, la stampa, la macchina a 
vapore, l’aereo, i vaccini. Ma la sua rapidità favorita in 
particolare dall’information technology (IT), delega alle 
macchine azioni e decisioni, minaccia il nostro equilibrio e 
lacera le componenti etiche tradizionali.  
Il mio lavoro analizza il rapporto problematico tra umanesimo 
e tecnologia,  tra il  paradigma dello spazio e quello del tempo, 
tra l’ars interrogandi e l’ars respondendi. Inoltre sarà preso in 
considerazione il perché deve importarci riflettere sui rischi 
legati alla volontà di potenza della tecnologia e in conclusione 
la necessità urgente di un’etica universale che esca da un 
modello di etica delle professioni, di un approccio 
interdisciplinare e collaborativo per affrontare i problemi e le 
sfide che emergono dal rapporto tra l’uomo e la tecnologia. 
Cito Steve Jobs: 



62 
 

Nel nostro DNA c’è l’idea che la tecnologia da sola non sia 

sufficiente. Solo quando si sposa alle discipline umanistiche 

riesce a produrre risultati che fanno vibrare il cuore. 

 
NON ABITIAMO PIÙ LE DOMANDE 
L’umanesimo e la tecnologia rappresentano due concetti che 
possono essere visti come contrapposti, o al contrario, 
complementari. Da un lato il sapere umanistico si focalizza 
sull’uomo e sulla sua capacità di ragionamento, creatività, 
moralità e libertà. Dall’altro, quello tecnologico si riferisce 
alle conoscenze e alle tecniche utilizzate per produrre beni e 
servizi. Nel corso degli anni, il dibattito ha assunto diverse 
forme e ha portato a conclusioni diverse. In generale, le 
opinioni sono divise tra coloro che vedono la tecnologia come 
una minaccia per l’umanità e coloro che la vedono come 
un’opportunità per migliorare la qualità della vita. 
Tuttavia, oggi, emerge un nuovo tema nel difficile rapporto 
tra i due saperi, ovvero la disumanizzazione indotta dalla 
seconda, cioè la perdita di elementi fondamentali come la 
moralità, l’empatia, la creatività e la libertà. 
Negli ultimi anni la discussione si è intensificata, a causa 
dell’avvento di nuove forme come l’intelligenza artificiale e 
l’internet delle cose. Molti esperti e studiosi hanno sollevato 
la preoccupazione che queste tecnologie possano portare 
all’alienazione e alla perdita di valori umani come la 
compassione e la solidarietà.  
Una delle principali preoccupazioni riguarda l’automazione 
dei lavori umani. Con l’introduzione di robot e intelligenza 
artificiale sempre più sofisticati, molte persone temono che il 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



63 
 

lavoro umano possa diventare obsoleto. Questo potrebbe 
portare a un senso di disumanizzazione in cui le persone 
perdono il senso di scopo e di valore nella loro vita.  
Siamo tutti consapevoli di trovarci oggi, in una vera e propria 
crisi sociale ed etica. Ma come spesso si dice, le crisi sono 
anche opportunità. Paradossalmente la centralità delle 
macchine rimetterà al centro l’uomo, chiamato a immaginare 
un futuro in cui le macchine e il progresso siano al servizio 
della felicità della persona, delle sue relazioni, della sua 
libertà. Da troppo tempo infatti, la maggioranza dell’umanità 
vive come “criceti” in una ruota senza affrontare i grandi temi 
esistenziali. La rivoluzione tecnologica, la cui evidenza sono 
i media sociali, provoca una grande dimensione dello spazio 
e manda in esilio quella del tempo. Questo è più evidente nelle 
nuove generazioni alle quali è stata staccata la spina della 
storia; oggi, infatti, i giovani vivono un unico eterno presente 
che per loro è come un gas nervino, perché sono privati di due 
dimensioni, il passato quindi la memoria e il futuro. E invece 
il tempo come diceva Umberto Eco ci allunga la vita. Alla 
scuola spetta il compito, per parafrasare Nietzshe, di formare 
dei cittadini e non degli impiegati. Oggi sono in discussione 
la nostra identità culturale, professionale e personale. Nata 
come alleanza della scienza per soccorrere l’uomo, la 
tecnologia sta varcando i territori del post umano: invade gli 
stessi domini della natura genetica, neuroscienza, fino a 
consegnarci un uomo minacciato dalla macchina. E allora di 
fronte a questo scenario che invita a usare il nostro logos 
abbiamo il compito di intelligere, di capire e urge interrogare, 

MARCELLA FERRANDO 
 



64 
 

perché siamo bipedi dotati di ragione con lo sguardo rivolto 
avanti. 
La tecnologia rende davvero il mondo più libero, dal momento 
che tutti la usiamo, ma pochi la conoscono e molti la 
controllano? 
Riflettiamo sulle due parti che compongono la parola 
tecnologia: tecne e logos. Queste due parole sono due forme 
avanzate di conoscenza e indicano un felice connubio tra la 
cultura della mano e quella del cervello: sono accordate o la 
tecnologia persegue una sciagurata autonomia rispetto al 
logos, e al logos si sostituisce progressivamente lo strapotere, 
da cui si parla di tecnocrazia e non più tecnologia?  
C’è un pensiero di Ippocrate che dice là dove c’è filotecnia 
c’è filantropia, dove c’è amore per la tecnica c’è amore per 
l’uomo.  
 
LA TECNOLOGIA, L’UMANITÀ E IL TIMORE DI EINSTEIN 
In “The end of history and the last man” Francis Fukuyama 
anticipa le problematiche dei giorni d’oggi e parla di società 
basata sull’innovazione telematica e dei mezzi di 
comunicazione come gli attuali Social Network, Facebook, 
Twitter, Instagram, ecc. Questo comporterà, secondo 
FuKuyama, molti danni con relativi problemi come: 
cambiamento dei rapporti sociali ed interpersonali, aumento 
della disoccupazione, della criminalità, deterioramento della 
morale. Egli però sostiene anche che ogni società è in 
possesso di auto-organizzazione, la quale permetterebbe di 
superare il passaggio traumatico da un’era all’altra, perché 
l’essere umano si adatta al cambiamento nel migliore dei 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



65 
 

modi. Nel corso del XX secolo abbiamo assistito al passaggio 
dall’era industriale a quella post-industriale che comunemente 
possiamo chiamare dell’informazione a causa del quale i 
valori culturali di riferimento si sono notevolmente 
modificati, ma tuttavia oggi è in atto un processo di 
ricostruzione del sociale, dovuto al fatto che l’essere umano è 
per sua natura socievole e tendente a ripristinare l’ordine non 
potendo vivere diversamente. Citando però una famosa frase 
di A. Einstein “temo il giorno in cui la tecnologia andrà oltre 
la nostra umanità: il mondo sarà popolato da una generazione 
di idioti”, come si è arrivati a questo meccanismo progressivo 
di costruzione della soggettività transumana? 
Non esistono aspetti che non siano intrisi di tecnologia. 
Alcuni esempi sono l’interazione individuale che si fonda 
sulle tecnologie digitali (l’esempio classico sono le 
conseguenze relazionali della doppia spunta di WhatsApp) e 
la didattica a distanza, il lavoro in remoto e in modalità smart, 
processi che hanno ristrutturato la vita sociale durante la 
pandemia. 
Mentre la tecnologia avanza e sblocca nuove conoscenze, 
l’umanità muta per adattarsi a nuovi comfort e realtà. 
Probabilmente essere transumani vuol dire capire cosa ci 
caratterizza come umani in una società pesantemente 
tecnologizzata. Risulta preoccupante che oggi molti modelli 
tecnologici si sono sostituiti interamente all’uomo sopratutto 
in ambito lavorativo, e se è vero che la tecnologia molto 
spesso può venirci in aiuto, gli strumenti non hanno la 
capacità, la flessibilità e le doti intellettive che possiede 
l’uomo. 

MARCELLA FERRANDO 
 



66 
 

“THE MATRIX RESURRECTION”,  

RITORNARE NELLA CAVERNA 
Tanti registi hanno cercato di rappresentare il rapporto tra 
l’uomo e la tecnologia spaziando da una visione rassicurante 
come in “Star Trek” a una visione manichea come in “Matrix” 
in cui l’uomo ricopre il ruolo di vittima. 
 La ricerca della propria identità, nel film Matrix, che si 
appoggia al topos classico del “conosci te stesso” è trattata 
attraverso il complicato rapporto uomo-macchina, all’interno 
del quale la seconda ha preso il sopravvento sul primo e 
questo lo porta a perdere la coscienza di sé. 
Il film Matrix ha ripreso l’argomento del cervello in una vasca 
elaborato dal filosofo statunitense Hilary Putman. Il saggio 
“Cervelli in una vasca” è la rivisitazione del “genio 
ingannatore” cartesiano abilmente portato in scena nel film 
Matrix. Nel film prendiamo atto che non tutti approdano alla 
conclusione di un’esistenza intrappolata in un software. 
Spesso coloro che giungono alla conclusione preferiscono 
tornare nella vita virtuale più tranquilla e invogliante. Nel film 
le macchine mantengono gli esseri umani in vasche in cui le 
loro menti sono collegate a una simulazione. Il film del 1999 
tocca un argomento decisamente attuale; attraverso la 
grammatica della fantascienza, il film prefigurava alcuni 
scenari futuribili, in primo luogo quello in cui l’uomo sarebbe 
stato in grado di recuperare il contatto con la realtà del 
“mondo vero”. 
 In The Matrix Resurrection si parte da un altro presupposto: 
sono passati 60 anni ed è stata inaugurata una nuova era, 
quella dello sciame del digitale. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



67 
 

Non si tratta più di stabilire una distinzione tra una condizione 
di schiavitù e una di libertà: sono gli stessi uomini ad aver 
sviluppato un forte attaccamento alla loro condizione di 
dipendenza dalle macchine, un vincolo che li connota nel 
profondo, li fa essere ciò che sono e al quale non sono disposti 
a rinunciare. Il presente di oggi, per certi versi supera il futuro 
di Matrix del 1999. 
Nel 1999 internet come lo conosciamo non esisteva. Google 
era nato solo un anno prima ma ancora versava nel più totale 
anonimato. La privacy era un valore assoluto. La tecnologia 
aveva ancora un qualcosa di esotico. Il primo iPhone e 
YouTube sarebbero arrivati 7 anni più tardi. 
Oggi invece non solo abbiamo perso l’idea di privacy ma 
abbiamo abbracciato la post-verità; la maggior parte delle 
nostre interazioni sono in remoto, ci siamo abituati alla 
virtualizzazione della risposta emotiva, abbiamo un rapporto 
pavloviano con i like e misuriamo la visibilità con i social 
network. Ma questo è ancora niente: i big data sono il nuovo 
oro e siamo sulla soglia dell’interazione post-umana. Creare 
conoscenza dai dai, senza l’intervento della ragione critica, 
significa consegnarsi al fato del presente. L’imperio del dato 
che l’umanità produce può essere, paradossalmente 
disumano.  Significa realizzare la distopia classica delle 
società autoritarie.  
Pensiero critico e partecipazione sociale, invece, devono 
accompagnare qualsiasi progetto di intelligenza artificiale in 
quanto sono le basi della democrazia. Ecco, il vero pericolo è 
la fine della democrazia. Vale la pena dunque riflettere su ciò 
che vale la nostra umanità.  

MARCELLA FERRANDO 
 



68 
 

Prima di condividere noi stessi, dobbiamo fare in modo di 
essere qualcuno. 
 
LA CRISI DELLA VERITÀ E LA LIBERTÀ DELL’UOMO 
Platone incarna il regime della verità. Nell’allegoria della 
caverna, uno dei prigionieri è condotto fuori dalla caverna. 
L’uomo libero vede la luce all’esterno e torna nella caverna 
per convincere i prigionieri della vera realtà.  
Mentre pensiamo di esseri liberi, oggi siamo intrappolati allo 
schermo digitale. I prigionieri della caverna platonica sono 
inebriati di immagini narrative. La caverna digitale, invece, ci 
tiene intrappolati nelle informazioni. La luce della verità è 
completamente spenta. Non c’è un esterno rispetto alla 
caverna spenta.  
Nel regime dell’informazione essere liberi non significa agire, 
ma cliccare, mettere like, postare. 
Storditi dalla frenesia della comunicazione a ciclo continuo, 
ci troviamo impotenti di fronte a un sistema che trasforma 
l’essere umano in una miniera di dati da estrarre. 
Il nostro modo di pensare e intervenire nel mondo, il nostro 
rapporto con la verità stanno inesorabilmente cambiando. 
Siamo apparentemente liberi.  
L’essenza dell’uomo è la libertà. Per libertà si intende 
l’insieme di tre disposizioni: consapevolezza, creatività e 
responsabilità. Se la pienezza della vita umana si dà come vita 
libera in quanto consapevole, creativa e responsabile, ne 
consegue che l’intelligenza artificiale, di cui dotiamo le 
macchine, sarà tanto più da valutare positivamente quanto più 
promuoverà in noi consapevolezza, creatività e responsabilità, 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



69 
 

e sarà tanto più da valutare negativamente quanto più tali 
disposizioni verranno diminuite o inibite. Garantire la 
privacy, in altri termini, non significa solo tutelare i dati 
personali. Ben più radicalmente, significa garantire la 
possibilità stessa di rimanere persona, cioè agente libero. 
L’impulso alla ricerca della verità viene dall’ignoranza, dalla 
meraviglia. La tecnologia non è necessariamente nemica della 
libertà, anzi può esserne una preziosa alleata. Il punto è la 
meraviglia. Il destino dell’umanità è legato alla sua capacità 
di cogliere e indagare l’ignoto. Nella misura in cui rimarrà in 
noi uno scarto tra la mente e il più della vita, continuerà a 
esservi spazio per la libertà, l’arte, la poesia, la filosofia, la 
passione, cioè per l’essenza più vera dell’essere umano. 
Oggi resta uno sciame di dubbi: perché la tecnica che 
accompagna l’uomo da sempre solo ora scatena tutto il suo 
potenziale inumano? Siamo poi sicuri che sia la tecnica a 
cambiarci e non l’uomo stesso a servirsi della tecnologia per 
mutarsi al punto di predisporsi a un’altra dimensione post 
umana? La sostituzione viene da lontano, s’intreccia alla 
storia dell’uomo e della tecnica, e il digitale è solo l’ultimo 
stadio finora conosciuto. 
Aveva ragione Heidegger, quando sosteneva che la tecnologia 
diventasse sempre più autonoma, riducendo l’uomo a ente tra 
enti, attribuendo la deriva tecnologica del XX secolo alla 
“metafisica della soggettività”, che da Cartesio in poi avrebbe 
trasformato le cose in oggetti, posti di fronte a un soggetto 
incapace di distinguere l’essere di una cosa dalla sua 
utilizzabilità. 

MARCELLA FERRANDO 
 



70 
 

L’intuizione di Cartesio cogito ergo sum si è in questo nostro 
tempo trasformata in digito ergo sum. Siamo passati dalla 
mano heidegerriana, che manipola, possiede, crea legami, 
cambia la realtà di fronte a sé e crea ricordo degli oggetti, al 
dito della digitalizzazione. Si perde il rapporto con il mondo, 
con il ricordo.   
Come i polpi hanno un cervello nei tentacoli, anche negli 
uomini il cervello si rifugerà nel dito?  
 
ETICA DELL’ASCOLTO QUALE ETICA  

DELLA RESPONSABILITÀ 
In questo periodo ChatGtp, l’intelligenza artificiale 
generativa con cui è possibile intavolare una conversazione, 
attraversa le cronache, sopratutto dopo che il garante per la 
privacy ne ha bloccato l’accesso all’Italia. Si tratta però solo 
dell’aspetto più visibile di un fenomeno che accompagna le 
nostre vite quotidiane ogni giorno. Con l’intelligenza 
artificiale e il mondo dei dati trasformati in informazioni 
conviviamo quotidianamente, con i consigli commerciali che 
fanno capolino sulle pagine web durante la navigazione. 
Senza contare l’uso che viene svolto dall’intelligenza 
artificiale sui social, che peraltro, diffondono immagini, come 
quella di Vladimir Putin in manette o di Donald Trump 
strattonato dalla polizia. Immagini di cui diventa difficile 
stabilire la veridicità. Qui il cuore della svolta della 
digitalizzazione chiamata infocrazia da cui deriva un nuovo 
nichilismo in cui è la stessa distinzione tra verità e menzogna 
a essere minata. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



71 
 

Al centro di questo nuovo nichilismo si trova la de-
fatticizzazione della realtà. Infatti, “le fake news non sono 
menzogne: esse attaccano la fatticità stessa ”. Il problema cioè 
non è la menzogna, che riconosce la verità; è invece l’apparire 
di un mondo in cui non si prevede alcun riferimento a fatti e 
a verità fattuali. Uno degli aspetti più visibili da cui deriva la 
crisi della verità è la fruizione autistica dei contenuti, il 
rafforzamento autoreferenziale delle proprie convinzioni e 
opinioni. 
Questo esito è dovuto ai cosiddetti bubble filter, che fanno 
trovare sui profili solo quanto è coerente con le idee 
dell’intestatario escludendo ogni prospettiva di alterità. 
All’origine della deriva che mina il valore della verità fa 
capolino una dinamica non riconducile esclusivamente alla 
digitalizzazione. 
A esser responsabile è la sparizione dell’altro, l’incapacità di 
ascoltare.  
“Non abitiamo più la terra e il cielo, bensì Google Earth e 
iCloud”. Oggi si perde sempre più la dimensione dell’altro. 
Ne Il piccolo principe di Antoine de Saint-Exupéry c’è una 
scena che illustra bene cos’è una cosa che sta a cuore. Il 
piccolo principe incontra una volpe e le propone di giocare. 
La volpe sostiene di non poterlo fare, in quanto non l’ha 
ancora “addomesticata”. Al che il piccolo principe chiede alla 
volpe cosa significa “addomesticare”. La volpe risponde: << 
E’ una cosa che ormai non si usa più… Vuol dire “creare 

legami; gli uomini non hanno più tempo di conoscere niente. 

Comprano dai mercanti cose già belle fatte. Ma visto che non 

esistono mercanti di amici, gli uomini non hanno più amici>>. 

MARCELLA FERRANDO 
 



72 
 

Oggi Saint-Exupérie avrebbe potuto affermare che esistono 
anche i negozi di amici, chiamati Facebook o Instagram. Solo 
dopo aver incontrato la volpe il piccolo principe si rende conto 
come mai la rosa per lui è così unica. Il piccolo principe le dà 
tempo dandole <<ascolto>>. L’ascolto è rivolto all’altro, è un 
atto politico in quanto unisce gli esseri umani e la democrazia 
è una comunità di ascoltatori. La comunicazione digitale, in 
quanto comunicazione senza comunità, annienta la politica 
dell’ascolto. Così, ascoltiamo solo noi stessi. Questo è la fine 
dell’agire comunicativo. 
 Gli sciami digitali non costituiscono un collettivo 
responsabile. Lo smartphone produce zombie del consumo e 
della comunicazione. L’espulsione dell’altro rafforza la 
costrizione a indottrinare noi stessi con le nostre idee 
producendo bolle informatiche autistiche.  
Di fronte a questo diluvio è urgente la questione etica. Più 
l’innovazione tecnologica si fa pervasiva e in mano a pochi 
soggetti, sempre più potenti, più è necessario sviluppare un 
nuovo linguaggio universale che sappia gestire l’innovazione, 
poiché oggi il mondo non è più abitato solo dall’homo sapiens 
ma anche da machine sapiens.  
La questione etica è importantissima e urgente. Bisogna 
trovare un sistema etico condiviso perché l’utilizzo di questi 
sistemi non produca ingiustizie, non danneggi le persone e 
non crei forti squilibri sociali. Più di qualcuno parla di 
algocrazia. Per evitare questo dominio dell’algoritmo 
dobbiamo iniziare a sviluppare il linguaggio comune 
dell’algoretica. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



73 
 

Il problema è filosofico e epistemologico innanzitutto. La 
domanda prima che tecnologica è etica e filosofica. Dobbiamo 
chiarire in che senso si parla di valore, gli algoritmi, infatti, 
lavorano su valori di natura economica. L’etica invece parla 
di valore morale. 
Il mondo umano è caratterizzato da un politeismo di valori, di 
ideali di vita circa i quali le scelte sono personali e 
presuppongono sempre un confronto al cui interno è vietato 
imporre all’altro credenze e convinzioni che non condividono. 
La fallibilità della conoscenza umana è la base sulla quale la 
società deve reggersi e deve difendersi dalle pressioni di 
coloro che sono convinti di possedere la verità assoluta, come 
la storia dei totalitarismi dimostra. 
La percezione di valore etico è una capacità puramente 
umana. Nella relazione tra uomo e macchina il vero 
conoscitore di valore è la parte umana. La dignità e i diritti 
umani ci dicono che l’uomo è da proteggere nella relazione 
uomo-macchina. Questa evidenza fornisce l’imperativo etico 
fondamentale: dubita di te stessa. A partire da questa 
grammatica di base, possiamo sviluppare un nuovo linguaggio 
universale e un cambio di direzione a favore del rispetto della 
persona, come ha suggerito Papa Francesco il 16 ottobre 2021 
durante il suo appello in occasione del IV Incontro mondiale 
dei movimenti popolari. 
 
CONCLUSIONI 
Oggi, c’è l’urgenza di fondare un’etica universale. E’ 
possibile avere delle modalità, dei luoghi in cui le scelte 
possano essere gli effetti di questa discussione? 

MARCELLA FERRANDO 
 



74 
 

Rivivendo quella che è la nostra natura di Occidente costruita 
attorno alla polis, cioè tornando ad una piazza dove le diverse 
competenze si confrontano su quello che accade. Si tratta di 
creare nuove piazze, nuove agorà in cui le diverse competenze 
possano confrontarsi sulle pluralità e le problematicità 
connesse a questa evoluzione tecnica e tecnologica.  
Ci manca una visione d’insieme e in questo momento visione 
e direzione sono ciò di cui abbiamo bisogno per dare la 
prospettiva di vivere il futuro. Oggi noi parliamo di saperi 
orizzontali e non più di saperi circolari. Ma per secoli poesia 
e scienza, pensiero filosofico e scientifico non hanno 
conosciuto né rispettive autonomie, né sostanziali diversità.  
Al bivio tra tecnologia e umanesimo, Steve Jobs scelse la 
multidisciplinarità e il “pensare di traverso”. L’eredità più 
grande che ci ha lasciato è la consapevolezza che le 
dimensioni più affascinanti della cultura e del genere umano 
nascono dalla contaminazione delle discipline e non dalla loro 
purezza. Il Professore Erede è stato un grande esempio di 
integrazione tra cultura scientifica e cultura umanistica. Nel 
suo testamento spiritale Steve Jobs ha affermato che non si 
può prescindere dal connubio “sciences and humanities”. C’è 
bisogno di una visione globale e ci vuole umiltà: ognuno di 
noi ha bisogno delle altre figure altrimenti continueremo a 
essere, parafrasando Leibniz, monadi senza finestre. Urge, in 
conclusione, una riflessione interdisciplinare che indirizzi lo 
sviluppo della tecnologia mettendo attorno al tavolo 
scienziati, tecnici, politici, ma anche esperti in scienze umane, 
filosofi, teologi, educatori. Il progresso deve continuare a 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



75 
 

correre ma all’interno di un quadro di riferimento etico-
antropologico-giuridico-culturale da definire. 
Non è un caso che chi sta lavorando a un computer quantistico 
nei team di lavoro si avvalga di umanisti e teologi. Viene da 
chiedersi se Einstein o Hawking siano più scienziati o filosofi. 
Non è un caso se anche ai filosofi del XX secolo appare 
intramontabile il bisogno di ricongiungersi alle origini del 
pensiero dei presocratici. Per Heidegger, i presocratici hanno 
compreso che la questione della verità va posta come 
disvelamento. Karl Popper ha scritto proprio un libro Back to 
Presocratici, in quanto essi rappresentavano i padri della 
tradizione critica, il filo che tutto unisce. La qualità della vita 
progredisce se anche la riflessione e il pensiero critico 
crescono insieme alle innovazioni. Il sapere tecnologico abita 
lo spazio, adotta il paradigma della dimenticanza, rincorre 
l’urgenza delle risposte. L’umanesimo abita il tempo, non lo 
spazio, ha familiarità con l’esistenza umana e non semplifica 
la complessità, ma la interpreta. Il sapere umanistico conosce 
la storia.  Importante è connettere i punti guardando avanti e 
indietro. Con il passaggio da una civiltà analogica a una 
digitale c’è bisogno di contaminazioni di saperi.   
Il farmaco più potente a disposizione della scimmia nuda 
dunque è la conoscenza, il porsi domande, senza mai 
dimenticare che dietro la conoscenza ci sono le persone, le 
relazioni.  
Quanto più tecnologia e umanesimo sapranno interagire, tanto 
più solcherà positivamente la strada del progresso a beneficio 
delle generazioni future, per non incorrere nella famosa frase 
di A. Einstein “temo il giorno in cui la tecnologia andrà oltre 

MARCELLA FERRANDO 
 



76 
 

la nostra umanità: il mondo sarà popolato da una generazione 
di idioti”. 
 
BIBLIOGRAFIA 
Antoine de Saint-Exupéry  Il Piccolo Principe 1943 
Byung-Chul Han  Le non cose 2022 
F. Fukuyama  La fine della storia e l’ultimo uomo 1992 
M. Ferraris. G.Saracco  Tecnosofia 2023  
Hilary Putman   Ragione e verità 1981 
J. N.Rumelin N. Weidnenfeld  Umanesimo digitale 2019 
K.R.Popper  Proceeding of the Aristotelian Society (articolo Back to the 

Pre-Socratics) 1958 
W. Isaacson Steve Jobs 2004 
Jaron Lanier  Tu non sei un gadget 2010 
 
FILMOGRAFIA 
Fratelli Wachowski Matrix 1999  e Matrix Resurrection 2021 
 
 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROFESSOR PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 



77 
 

Stefania Zanardi 

Tecnica e Umanesimo:  
un rapporto complesso. 

Note filosofiche sul destino 
dell’uomo 

 

 
Immagine: https://www.fadoi.org/eventi/fadoi-campania-umanesimo-e-

tecnologia-dualismo-nella-medicina-contemporanea/ 
 
Alla radice l’Umanesimo, per dirla con le parole di Michele 
Ciliberto, è sempre stato «una interrogazione sulla condizione 
dell’uomo, sul suo destino, ed è diventato attuale ogni volta 
che si è riaperto questo problema»1. E oggi l’Umanesimo è 
quanto mai attuale perché, lo sviluppo vorticoso della tecnica 

                                                           
1 M. Ciliberto, Il nuovo Umanesimo, Laterza, Bari-Roma 2017, p. IX. 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

78 
 

e tutti gli sconvolgimenti sul piano psicologico, fisico e 
ambientale che esso comporta, riaprono fortemente la 
questione della condizione umana.  
Il rapporto dell’uomo con la tecnica si configura come uno dei 
temi cardine della riflessione filosofica. Di primo acchito 
umanesimo e tecnica appaiono come due pianeti distanti tra 
di loro. Ma è sempre stato così? È possibile ergere un ponte 
tra i due mondi? Cosa resta da fare oggi all’uomo per non farsi 
dominare dalla tecnica? 
Il presente lavoro vorrebbe essere un tentativo di risposta a 
codesti interrogativi.  
 
ALLE ORIGINI FILOSOFICHE DELLA TECNICA: DALLA 

GRECITÀ ALLA MODERNITÀ 
Etimologicamente la parola greca τέχνη (techne), da cui 
deriva il termine tecnica, riveste un’ampia accezione che 
concerne i mestieri e le arti, ma anche tutto quello che si può 
conoscere intorno a questi ultimi: generalmente, dunque, 
tecnica sta a significare «un sapere esperto dei mezzi adatti a 
qualsiasi attività»2.  
In origine la techne rappresenta un dono degli dei ad alcuni 
uomini che ne costituiscono particolare dignità. 
Successivamente, con lo sviluppo di nuovi mestieri, essa 
viene considerata l’esito e il prodotto dell’attività umana, 
come un insieme di procedure che si acquisiscono e affinano 
nel tempo. Secondo quanto recita un noto frammento di 

                                                           
2 R. Madera, Tecnica, in Enciclopedia filosofica, vol. XVII, Bompiani, Milano 2010, 
p. 11312. 



STEFANIA ZANARDI 

79 
 

Senofane: «Non è che da principio gli dei abbiano rivelato 
tutte le cose ai mortali, ma col tempo essi cercando 
ritrovarono il meglio»3. E la manifestazione di questo antico 
significato del carattere umano della tecnica è rappresentato 
dal Prometeo incatenato di Eschilo, che, attraverso il mito, 
manifesta le paure e le conseguenze connesse con lo sviluppo 
di tale abilità ad opera dell’uomo. In questo mito, come è 
risaputo, il titano Prometeo è punito dagli dei per aver donato 
agli uomini il sapere tecnico nella forma del fuoco, laddove 
esso riveste una straordinaria portata nella vita degli uomini 
rendendoli «da bambini quali erano, saggi e padroni della loro 
mente»4. Il sapere tecnico, dunque, sin dai primordi, viene a 
configurarsi quale conoscenza che consente all’uomo di 
avanzare e progredire sia materialmente sia intellettualmente, 
laddove esso si innesta in un terreno governato dalle leggi 
della natura.  
Di fronte a una natura considerata immutabile, la quale 
rifugge da ogni tentativo di dominio da parte dell’uomo, la 
techne si configura come quella forma di sapere che permette 
di cogliere le leggi immutabili che governano i movimenti 
naturali, che la tecnica non può dominare, ma da cui trae, 
attraverso l’imitazione (mimesis), le regole che dirigono il suo 
“saper fare”. 
Platone nel dialogo Eutidemo opera una distinzione tra due 
tipologie di tecnica: la tecnica d’uso (riguardante le 
conoscenze della mente come l’aritmetica) e la tecnica di 

                                                           
3 G. Giannantoni, I presocratici. Testimonianze e frammenti, Laterza, Roma-Bari 
1990, DK 16, p. 172. 
4 Eschilo, Prometeo incatenato, trad. it. di C. Carena, Einaudi, Torino 1995, p. 22.   



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

80 
 

produzione (dove le conoscenze vengono incorporate nelle 
sue produzioni)5. Egli, in particolare, evidenzia il primato 
della prima rispetto alla seconda poiché, a suo avviso, è l’uso 
di una tecnica a determinarne la bontà. In tal modo se il sapere 
che presiede l’uso delle cose è superiore a quello che presiede 
la produzione, si viene a instaurare una gerarchia in cui le 
singole tecniche, pur nel rispetto della loro peculiarità, 
rinviano ad ulteriori tecniche, al cui vertice sta la politica 
concepita come quel sapere capace di dirigere tutti i saperi 
particolari, conferendogli il fine adeguato6. Nella riflessione 
platonica, tuttavia, sia l’agire politico che il fare tecnico 
rimangono all’interno dell’ordine immutabile e necessario 
della natura. A riguardo Platone afferma: «di queste, anche tu, 
o infelice, sei una particella, che pur essendo estremamente 
piccola, volgendo al tutto lo sguardo, sempre vi tende. Ma, 
relativamente a questo tutto, a te resta nascosto che ogni 
genesi avviene appunto in funzione di lui, perché felice sia la 
vita del tutto che non ha avuto origine per te, ma tu per esso»7. 
Un’analoga concezione positiva delle tecniche si ravvisa in 
Aristotele che vede nel sapere tecnico quella sfera dell’attività 
dell’uomo che, nonostante si differenzi nelle modalità da ciò 
che è generato dalla natura che ha in sé la causa del suo 
movimento, costituisce tuttavia un completamento della 
natura poiché procede seguendo delle regole, pur avendo 

                                                           
5 Cfr. Platone, Eutidemo, in Id., Opere complete, vol. V, trad. it. di F. Adorno, Laterza, 
Roma-Bari 1971, p. 42. 
6 Cfr. U. Galimberti, Psiche e techne. L’uomo nell’età della tecnica, Feltrinelli, 
Milano 1999, p. 269. 
7 Platone, Le leggi, in Id., Dialoghi politici e lettere di Platone, a cura di F. Adorno, 
UTET, Torino 1970, 903c, pp. 433-434. 



81 
 

origine dalla decisione dell’artefice8. Come ha messo 
validamente in luce Roberto Finelli, Aristotele, però, colloca 
la «techne al di fuori del mondo naturale e in una dimensione 
molto esposta alla contingenza, assai diversamente dalla 
concezione platonica della compenetrazione tra physis e 
techne», in cui al di là dell’importanza attribuita al demiurgo 
nel dialogo Timeo, la techne è «intrinseca (almeno in certi 
dialoghi platonici) alla struttura essenziale della cosa»9. 
Nonostante questa dislocazione del mondo della tecnica a un 
mondo soltanto umano, nella filosofia antica la tecnica non si 
impone sulla natura al fine di dominarla, ma la comprende e 
la asseconda, laddove gli accorgimenti tecnici consentono il 
dispiegarsi della natura.  
Con il cristianesimo cambia la modalità con cui l’uomo 
interpreta la natura: quest’ultima perde la sua sovranità e 
diventa creatura come l’uomo. In altri termini si attua il 
passaggio dalla preminenza della teoria sulla prassi alla 
preminenza del fare. Nella visione cristiana il mondo è stato 
creato da Dio per l’uomo. Se il cosmo greco è governato dalla 
necessità, il mondo cristiano è affidato all’uomo da Dio, come 
luogo da sfruttare per soddisfare i propri bisogni. Cardine del 
pensiero filosofico cristiano non è più il rapporto dell’uomo 
con il mondo, ma al centro vi è il legame con Dio, signore 
dell’universo. In questa prospettiva l’uomo continua a curarsi 
del mondo, ma se ne distacca: l’uomo umanizza il mondo, 

                                                           
8 Cfr. L. Scamacca, L’uomo nel mondo della tecnica. Un confronto tra Heidegger e 

Anders, Università Ca’ Foscari, Venezia 2013, p. 12 
9 R. Finelli, Filosofia e tecnologia. Una via di uscita dalla mente digitale, Rosenberg 
& Sellier, Torino 2022, p. 164. 

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

82 
 

riducendolo, per dirla heideggerianamente, sul piano della 
mera utilizzabilità10. Si tratta del pensiero centrale della 
riflessione filosofica cristiana su cui si fonderà tutto il 
pensiero occidentale e che porrà le fondamenta per la nascita 
della scienza e tecnica moderne11. Francesco Bacone, uno dei 
precursori della scienza moderna, osserva, nel Nuovo organo, 
che dopo il peccato originale l’uomo è decaduto «dal suo stato 
di innocenza e dal dominio sulle creature. Entrambe le cose si 
possono recuperare, almeno in parte, anche in questa vita: la 
prima, con la religione e la fede; la seconda, con le tecniche e 
le scienze»12. Con l’affermarsi dell’antropocentrismo di 
matrice giudaico-cristiana fondato sulla convinzione che 
l’uomo sia soggetto e il mondo oggetto, che l’uomo sia il fine 
e il mondo il mezzo, la tecnica moderna, quindi, subentra alla 
techne. Bisogna, però, precisare che nonostante il ruolo 
rilevante rivestito dal cristianesimo nel cambiamento della 
considerazione sia della natura che dell’uomo, schiudendo in 
questo modo la via all’imporsi della tecnica in senso moderno, 
occorrerà aspettare il Seicento con la nascita della scienza 
moderna affinché la tecnica da mero strumento nelle mani 
dell’uomo per sottomettere la natura diventi l’ambiente stesso 
dell’uomo. In età moderna, infatti, è tale sapere strumentale a 
dettare le regole, nonché a imporsi come legge a cui la natura 
è sottomessa13. Nonostante le rilevanti premesse della 
rivoluzione scientifica con la formulazione del metodo 
                                                           
10 Cfr. Galimberti, Psiche e techne, p. 286. 
11 Cfr. Scamacca, L’uomo nel mondo della tecnica, p. 20. 
12 F. Bacone, Nuovo Organo, trad. it. di M. Marchetto, Bompiani, Milano 2002, p. 
531.   
13 Cfr. Scamacca, L’uomo nel mondo della tecnica, p. 20 



83 
 

scientifico da parte di Galilei, solamente con l’avvento della 
rivoluzione industriale la tecnica comincia a divenire 
determinante per le forme che la civiltà assume14.  
Con la rivoluzione industriale prende avvio la scomposizione 
del processo produttivo nei suoi elementi, resi indipendenti 
dall’abilità dell’uomo di dirigerli e coordinarli, in maniera 
pianificata, dall’applicazione delle conoscenze scientifiche al 
sistema delle macchine. Come ha messo in luce Marx la 
produzione, rivoluzionata anche dal punto di vista tecnico 
secondo i bisogni di autovalorizzazione del capitale, viene a 
costituirsi sempre più come applicazione tecnica della 
scienza. E con Marx la tecnica è in primo luogo il processo di 
oggettivazione della forza-lavoro. A mutare, qui, non è il 
concetto generale di tecnica, il quale resta prodotto 
dell’attività umana e non opera della natura, bensì 
l’oggettivazione dell’organo peculiare dell’uomo: il sistema 
delle macchine non più sostituisce e potenzia la mano 
dell’uomo, ma il cervello, «oggettivazione del general 

intellect, cioè del sistema delle scienze applicato alla 
produzione». A riguardo precisa chiaramente Romano 
Madera: «in Marx dunque non si dà una concezione autonoma 
della tecnica che non sia una articolazione, storicamente 
determinata, del rapporto con il sistema dei bisogni e delle 
relazioni sociali di appropriazione da un lato e con le capacità 
conoscitive delle condizioni naturali dall’altro»15. 
A conclusione di questa sorta di rapido excursus si può 
evidenziare che sebbene la tecnica sia sempre stata una 
                                                           
14 Cfr. Madera, Tecnica, p. 11316. 
15 Ivi, p. 11318. 

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

84 
 

tematica della filosofia, l’urgenza di una riflessione filosofica 
su di essa accresce quando nella modernità cessa di essere un 
semplice strumento dell’agire dell’uomo, come dimostra la 
meditazione heideggeriana, oggetto della prima parte del 
paragrafo seguente16. 
 
L’INDAGINE DI HEIDEGGER E ANDERS SULLA 

CONDIZIONE UMANA NELL’ERA DELLA TECNICA 
La tecnica moderna si impone come soggetto della storia e 
sovrana del mondo, apportando un mutamento radicale nel 
mondo e nel rapporto di esso con l’uomo. Se la società 
industriale ha capovolto il rapporto uomo-natura, 
subordinando quest’ultima all’azione umana, la società 
tecnologica, nata dall’evoluzione della prima grazie al 
progresso tecnico, provoca la completa sottomissione sia 
dell’uomo che della natura alla tecnica. Nel momento stesso 
in cui la tecnica diventa la condizione universale per il 
perseguimento di qualunque scopo anche l’uomo finisce con 
il cedere ad essa17. Quando il progresso tecnologico non ha 
altro scopo che il proprio progredire, l’uomo non può dare 
altro senso alla propria esistenza che la propria declinazione 
in termini di funzionalità, come parte del vasto apparato 
tecnico, come fosse un suo ingranaggio18. Questa situazione 
viene colta chiaramente da Martin Heidegger, la cui 
                                                           
16 Cfr. A. Paolillo, Ripensare l’essere umano nell’era della tecnologia avanzata. 

Intervista a Markus Krienke, «Corriere del Ticino», 10 dicembre 2020: 
https://www.cdt.ch/prodotti/luniverso/ripensare-lessere-umano-nellera-della-
tecnologia-avanzata-242655. 
17 Cfr. Galimberti, Psiche e techne, p. 338. 
18 Cfr. ivi, p. 545. 



85 
 

interrogazione sulla questione della tecnica e sui suoi pericoli 
per l’uomo è estremamente attuale e viene considerata il 
primo rilevante lavoro filosofico dedicato ad essa. Egli, 
infatti, evidenzia come nella nostra epoca «ciò che è 
veramente inquietante non è che il mondo si trasformi in un 
completo dominio della tecnica. Di gran lunga più inquietante 
è che l’uomo non è affatto preparato a questo radicale 
mutamento del mondo. Di gran lunga più inquietante è che 
non siamo ancora capaci di raggiungere, attraverso un 
pensiero meditante, un confronto adeguato con ciò che sta 
realmente emergendo dalla nostra epoca»19. La tecnica 
moderna, secondo Heidegger, riduce e riconduce tutto a 
calcolo, compreso l’agire umano, e, dunque, richiede un 
nuovo Umanesimo, una nuova umanità: «Non basta possedere 
carri armati, aeroplani, mezzi di comunicazione; non basta 
neanche disporre gli uomini in grado di far funzionare tutto 
ciò; e non basta nemmeno che l’uomo si limiti a 
padroneggiare la tecnica come se essa fosse qualcosa di 
indifferente […]. C’è bisogno di un’umanità che sia 
radicalmente adeguata alla essenza fondamentale, unica nel 
suo genere, della tecnica moderna e della sua verità 
metafisica, cioè che si lasci interamente dominare 
dall’essenza della tecnica per guidare e utilizzare così, proprio 
essa stessa, i singoli processi e le singole possibilità della 
tecnica»20.  

                                                           
19 M. Heidegger, L’abbandono, trad. it. di A. Fabris, Il melangolo, Genova 1983, p. 
36. 
20 M. Heidegger, Il nichilismo europeo, trad. it. di F. Volpi, Adelphi, Milano 2010, p. 
199. 

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

86 
 

La lettura heideggeriana della tecnica, come ha rilevato 
acutamente Mario Ruggenini, ha saputo cogliere il 
disorientamento che «accompagna la coscienza del tempo 
davanti al potere incalcolabile di forze sconosciute, benché 
apparentemente scatenate dall’uomo, che rendono il volto del 
mondo ancora più enigmatico. Anziché mostrarsi sicura del 
proprio destino, l’umanità appare sopraffatta da un carico di 
responsabilità a cui, palesemente, non era preparata. Forse la 
verità profonda dell’interrogazione di Heidegger è nella 
rivelazione di un nuovo compito che attende l’uomo e che non 
è tanto di ricondurre la tecnica sotto il proprio potere, quanto 
di disporsi a pensare la verità della tecnica […] attraverso 
l’abbandono di trovare in essa lo strumento per avere il mondo 
nelle proprie mani. […] La grande possibilità che l’avvento 
della tecnica dischiude per l’esistenza è allora, 
inaspettatamente, di carattere etico, nel momento in cui rende 
possibile una ripresa radicale del discorso sull’essere 
dell’uomo e sul suo destino terreno»21. Il pensiero 
heideggeriano conserva la sua attualità se lo si legge come 
quel pensiero che risveglia l’esigenza etica di oltrepassare la 
rappresentazione dell’uomo e della natura come meri oggetti, 
tramite l’acquisizione di un «pensiero meditante» in grado di 
prendere in considerazione l’essere delle cose al di là della 
loro oggettivazione tecnica. 
Il pensatore di Meßkirch esprime il timore che l’essenza della 

tecnica presieda il rapporto dell’essere umano con la realtà 

in funzione di uno sfruttamento di quest’ultima da parte del 

                                                           
21 M. Ruggenini, L’essenza della tecnica e il nichilismo, in Guida a Heidegger, a cura 
di F. Volpi, Laterza, Roma-Bari 1997, p. 232. 



87 
 

primo. In questa prospettiva l’uomo sembra esposto a quello 

che heideggerianamente viene chiamato il «pericolo 

supremo» che si declina secondo una duplice modalità. Da un 

lato l’uomo rischia di diventare esso medesimo un «fondo» 
impiegabile come la realtà (un fondo di energie da 
immagazzinare e trasformare); dall’altro in questa 
imposizione generalizzata che arriva a sfiorare anche la sua 
medesima essenza, l’uomo s’illude sino a vestirsi 
«orgogliosamente della figura di signore della terra»22. Si 
tratta di una minaccia che non proviene «dalle macchine e 
dagli apparati tecnici», ma dall’essenza stessa della tecnica 
perché «là dove si dispiega e domina l’im-posizione 
[Gestell]23, ogni disvelamento è improntato nel segno della 
direzione e della assicurazione di “fondo”»24. Richiamandosi 
al poeta Hölderlin, Heidegger mette in luce una possibilità di 
salvezza per l’uomo: «Ma là dove c’è il pericolo, cresce / 
Anche ciò che salva». Nella prospettiva heideggeriana questa 
minaccia totalizzante dispiegata dall’essenza della tecnica 
moderna lascia intravedere anche l’opportunità di cogliere, 
all’opposto, il meccanismo al quale si rischia di restare 
sottomessi. Il pericolo supremo viene a coabitare con la 
salvezza e il riscatto: chi è capace di affrontare e meditare sul 

                                                           
22 M. Heidegger, La questione della tecnica, in Id., Saggie discori, a cura di G. 
Vattimo, Mursia, Milano 1991, p. 21. 
23 Gestell «qui viene inteso, a partire dal suffisso Ge- (indicante una raccolta), come 
l’insieme di tutti i modi in cui l’uomo è chiamato a “porre” (stellen), “disporre” 
(bestellen), “produrre” (herstellen) ecc. in riferimento alla natura come “fondo”. Im-
posizione si chiama il modo di disvelamento che vige nell’essenza della tecnica 
moderna senza essere esso stesso qualcosa di tecnico» (C. Esposito, Heidegger, Il 
Mulino, Bologna 2013, p. 140). 
24 Heidegger, La questione della tecnica, p. 21.  

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

88 
 

senso e l’essenza della tecnica coglie il dominio dell’impiego 
diventando così guardiano consapevole «dell’essenza della 
verità». Tale salvezza si identifica con la capacità di 
comprendere «nella tecnica ciò che ne costituisce l’essere, 
invece di restare affascinati semplicemente dalle cose 
tecniche»25. L’essenza della tecnica con cui si giunge 
all’essenziale realizzazione del padroneggiamento operativo 
e gnoseologico dell’ente da parte dell’uomo pensato come 
soggetto-padrone, non è una «macchinazione umana», ma è il 
compimento del destino della metafisica e come tale dipende 
dal modo di darsi e sottrarsi epocale dell’essere medesimo. 
Per questo Heidegger non si scaglia contro la tecnica, «non 
pensa all’utopia di un giardino terrestre senza “artefatti”», né 
la natura è da lui evocata «in uno struggimento nostalgico» 
che guarda a ritroso. Al contrario, nella tecnica risiede la 
possibilità di un altro inizio. Se infatti con l’età della tecnica 
la metafisica approda «alla propria fine nel compimento e 
nell’esaurimento delle proprie possibilità», con tale 
conclusione si schiude pure «la possibilità per il pensiero di 
ascoltare il richiamo dell’essere e di corrispondervi»26. 
Il senso di smarrimento provato dall’uomo contemporaneo di 
fronte all’incessante progresso tecnologico viene messo in 
luce efficacemente anche da Günther Anders: l’uomo è stato 
così travolto dalla tecnica da essere divenuto antiquato. 
Tramite lo sfruttamento sfrenato della natura e l’automazione 
della produzione, la tecnica si è sviluppata fino al punto di 

                                                           
25 Ivi, p. 25. 
26 Cfr. F. Volpi, L’essenza della tecnica e il «Ge-Stell», in Guida a Heidegger, pp. 51-
52. 



89 
 

rendere «superfluo l’uomo e antiquate le sue facoltà»27; 
l’uomo non riesce più a stare al passo con il progresso della 
tecnica da sentirsi profondamente inadeguato rispetto al suo 
mondo. In questo contesto l’interrogativo fondamentale è che 
cosa la tecnica «ha fatto, fa e farà di noi, ancor prima che noi 
possiamo fare qualcosa di lei»28. Di fronte all’affermarsi 
vertiginoso della tecnica l’uomo prova un sentimento nuovo, 
quello che Anders definisce «vergogna prometeica», vale a 
dire una forma di «vergogna che si prova di fronte 

all’umiliante altezza di qualità degli oggetti fatti da noi 

stessi»29. L’uomo, nella visione andersiana, si confronta con 
il fabbricato tecnologico e si sente inferiore: «questo 
“dislivello” è l’effetto della mancata sincronizzazione tra lo 
sviluppo etico, sensibile, umano e l’evoluzione del mondo 
delle macchine […] per cui i salti tecnologici avrebbero creato 
progressivamente un distacco fra corpo e macchina»30. Nel 
mondo contemporaneo governato dalla tecnica l’uomo è 
talmente assoggettato ad esso al punto di adattarsi alle cose 
che lo circondano, tentando di diventare simile a queste 
ultime: il «modern men […], inserito nel funzionamento della 
macchina», non nutre altro desiderio che quello di diventare 
«una rotella»31, un ingranaggio di quella macchina che ha 

                                                           
27 P.P. Portinaro, Il principio disperazione. Tre studi su Günther Anders, Bollati 
Boringhieri, Torino 2003, p. 59. 
28 G. Anders, L’uomo è antiquato. I: Considerazioni sull’anima nell’epoca della 

seconda rivoluzione industriale, trad. it. di L. Dallapiccola, Boringhieri, Torino 2003, 
p. 17.   
29 Ivi, p. 31. 
30 G. Alessi, L’uomo e la macchina, Fortini all’Olivetti, in Umanesimo e tecnologia. 

Il laboratorio Olivetti, a cura di D. Balicco, Quodlibet, Macerata 2021, p. 87. 
31 Anders, L’uomo è antiquato. I, p. 89. 

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

90 
 

davanti e nei confronti della quale avverte un senso di 
«antiquatezza» e inferiorità. Per il pensatore di Breslavia il 
vero pericolo non risiede nel fatto che trasformiamo il nostro 
corpo, bensì nel fatto che ci autotrasformiamo «per amore» 
delle macchine, prendendole come modello32, e, in questo 
modo, rinunciamo «ad assumerci noi stessi come unità di 
misura e con ciò limitiamo la nostra libertà o vi 
rinunciamo»33. Il messaggio andersiano è quanto mai attuale, 
in quanto oggi con l’intelligenza artificiale stiamo andando 
pienamente in questa direzione. Al fine di restare al passo con 
la tecnologia e con la sua inarrestabile evoluzione l’uomo, 
infatti, adotta delle strategie, in primis lo Human engineering, 
per mezzo di cui cerca di cambiare il proprio corpo tramite la 
chirurgia e la genetica, tramite quelli che Anders chiama «riti 
di iniziazione dell’epoca dei robot»34. 
 
COSA RESTA ALL’UOMO? SPUNTI DI RIFLESSIONE 

CONCLUSIVI 
Il tono critico attribuito da Heidegger e Anders alla riflessione 
sulla tecnica può essere letto come un invito verso un nuovo 
Umanesimo volto ad aprire gli occhi e a meditare su quella 
che è la situazione dell’uomo contemporaneo nella speranza 
di una comprensione più profonda del reale, in grado di 
oltrepassare la «mera utilizzabilità» del mondo circostante. 
Se, infatti, volgiamo lo sguardo agli imponenti progressi a cui 
è giunta l’umanità negli ultimi secoli non possiamo rinnegare 
                                                           
32 Cfr. Scamacca, L’uomo nel mondo della tecnica, pp. 61-62. 
33 Anders, L’uomo è antiquato. I, p. 52. 
34 Ivi, p. 47. 



91 
 

il grande sviluppo della conoscenza, il perfezionamento 
sempre maggiore dei nostri strumenti, che hanno contribuito 
in modo rilevante al benessere economico, nonché 
all’innalzamento della qualità della vita, contrastando le 
malattie e prevenendone la diffusione. L’umanità oggi sembra 
vivere in una situazione di dicotomia tra i pericoli e i benefici 
che lo sviluppo tecnologico ci ha portato e che ha ancora da 
portarci. L’uomo, mai come ora, è arrivato a possedere un 
immenso potere; il pericolo fondamentale è che tutta questa 
potenza rischia di sfuggirgli di mano e di ritorcersi contro 
colui che l’ha creata35.  
Allora cosa resta da fare oggi all’uomo in un’epoca in cui 
intelligenza artificiale, robotica, biorobotica, nanotecnologie 
e domotica stanno diventando una presenza dominante nella 
nostra vita quotidiana?  
L’uomo, in primis, deve accettare i propri limiti e affrancarsi 
dalla pretesa di onnipotenza che sembra averlo condotto alla 
fede nell’idea di un progresso che tiene conto solo del mero 
produrre36. Solamente nel momento in cui l’uomo prenderà 
coscienza dei propri limiti, come essere mortale e come parte 
del mondo e in rapporto costante con esso e con gli altri, potrà 
tentare di riportare la tecnica entro i suoi confini, 
impegnandosi in un impiego consapevole e responsabile delle 
sue risorse e potenzialità37. Come ha messo in luce Finelli, con 
cui si concorda pienamente, «l’umanità ha il compito di 
trattenere i nuovi dispositivi digitali nell’ambito di uno statuto 

                                                           
35 Cfr. Scamacca, L’uomo nel mondo della tecnica, pp. 127-128. 
36 Cfr. R. Bodei, Limite, Il Mulino, Bologna 2016. 
37 Cfr. Scamacca, L’uomo nel mondo della tecnica, p. 130. 

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

92 
 

ontologico della strumentazione, senza farli trasumanar su un 
piano di sostanziale equiparazione ontologica con l’umano, 
come presumono sempre più i teorici dell’intelligenza 
artificiale e coloro che nell’integrazione tra organico e 
inorganico vedono il positivo affrancarsi da ogni gerarchia 
antropocentrica e l’affermarsi di una ontologia delle relazioni 
e delle reti in cui umano e non-umano, organico e inorganico 
non costituirebbero due modalità e due statuti d’esistenza 
profondamente differenziati bensì solo aggregati di diversa 
intensità di tensione e informazione». Occorre accogliere e 
valorizzare questi nuovi utilissimi strumenti, ma a patto che 
«non si scambi il loro statuto macchinico con una autonomia 
e una agentività secondo la quale artefatti inorganici 
diventerebbero in qualche modo s/oggettività interlocutorie e 
comunicative»38. 
In questo contesto si potrebbe affermare che oggi «ciò che 
resta» non «lo «fondano i poeti», come, invece, recitava il 
verso del poeta Hölderlin, tanto caro a Heidegger, ma gli 
uomini consapevoli. Solo la presa di coscienza dei rischi e dei 
pericoli di una progressiva disumanizzazione che la 
tecnologia porta con sé schiude la via, per dirla con le parole 
di Paolo Michele Erede, a un coraggioso e fertile «riequilibrio 
dell’esigenza umanistica con lo sviluppo tecnologico»39. 
 
 
 

                                                           
38 Finelli, Filosofia e tecnologia, p. 100. 
39 P.M. Erede, Florilegio. Filosofia, Storia, Umanologia, a cura di L. Sacchetti 
Pellerano, Laterza, Roma-Bari 2005, p. 46. 



93 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
- Anders G., L’uomo è antiquato. I. Considerazioni sull’anima nell’epoca 

della seconda rivoluzione industriale, trad. it. Dallapiccola L., 
Boringhieri, Torino 2003.  
- Anders G., L’uomo è antiquato. II. Sulla distruzione della vita 

nell’epoca della terza rivoluzione industriale, trad. it. Mori M.A., 
Boringhieri, Torino 2003. 
- Bacone F., Nuovo Organo, trad. it. di Marchetto M., Bompiani, Milano 
2002. 
- Bodei R., Limite, Il Mulino, Bologna 2016. 
- Balicco D. (a cura di), Umanesimo e tecnologia. Il laboratorio Olivetti, 
Quodlibet, Macerata 2021. 
- Ciliberto M., Il nuovo Umanesimo, Laterza, Bari-Roma 2017. 
- Erede P.M., Florilegio. Filosofia, Storia, Umanologia, a cura di 
Sacchetti Pellerano L., Laterza, Roma-Bari 2005. 
- Eschilo, Prometeo, trad. it. di Carena C., Einaudi, Torino 1995. 
- Esposito C., Heidegger, Il Mulino, Bologna 2013. 
- Ferraris M., Saracco G., Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo per una 

scienza nuova, Laterza, Roma-Bari 2023. 
- Finelli R., Filosofia e tecnologia. Una via di uscita dalla mente digitale , 
Rosenberg & Sellier, Torino 2022. 
- Galimberti U., Psiche e techne. L’uomo nell’età della tecnica, 
Feltrinelli, Milano 1999. 
- Gentile M., Umanesimo e tecnica, Istituto di Propaganda Libraria, 
Milano 1943. 
- Giannantoni G., I presocratici. Testimonianze e frammenti, Laterza, 
Roma-Bari 1990. 
- Grigenti F., Filosofia e tecnologia. La macchina I (Germania 1870-

1960), CLEUP, Padova 2012. 
- Heidegger M., L’abbandono, trad. it. di Fabris A., Il melangolo, Genova 
1983. 
- Heidegger M., La questione della tecnica, in Id., Saggie discori, a cura 
di Vattimo G., Mursia, Milano 1991. 
- Heidegger M., Il nichilismo europeo, trad. it. di Volpi F., Adelphi, 
Milano 2010. 
- Madera R., Tecnica, in Enciclopedia filosofica, vol. XVII, Bompiani, 
Milano 2010. 
- Marsonet M. (a cura di), Può esistere l’uomo robot? Valore e limiti 

dell’intelligenza artificiale, «Quaderni della Fondazione Professor Paolo 
Michele Erede», VI, 2013. 

STEFANIA ZANARDI 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 

94 
 

- Paolillo A., Ripensare l’essere umano nell’era della tecnologia 

avanzata. Intervista a Markus Krienke, «Corriere del Ticino», 10 
dicembre 2020: https://www.cdt.ch/prodotti/luniverso/ripensare-lessere-
umano-nellera-della-tecnologia-avanzata-242655. 
- Platone, Le leggi, in Id., Dialoghi politici e lettere di Platone, a cura di 
Adorno F., UTET, Torino 1970. 
- Platone, Eutidemo, in Id., Opere complete, vol. V, trad. it. di Adorno F., 
Laterza, Roma-Bari 1971.  
- Portinaro P.P., Il principio disperazione. Tre studi su Günther Anders, 
Bollati Boringhieri, Torino 2003. 
- Russo M., Il futuro di una tradizione: l’umanesimo come sfida del Terzo 

Millennio, «Etica & Politica», XXII, 2020, 1, pp. 197-213. 
- Scamacca L., L’uomo nel mondo della tecnica. Un confronto tra 

Heidegger e Anders, Università Ca’ Foscari, Venezia 2013. 
- Volpi F. (a cura di), Guida a Heidegger, Laterza, Roma-Bari 1997.  
 
 



 

95 
 

Ludovica Filieri 

Tecnosofia o Tecnocrazia? 
 
TECNICA VS UMANESIMO. STORIA DI UN CONFLITTO  

La questione del rapporto fra l’uomo e la tecnica ha 
caratterizzato tutta la storia dell’Occidente; essa affonda le 
sue radici alle origini del pensiero greco per giungere fino alla 
comprensione della moderna civiltà occidentale, basata sulle 
conquiste della scienza e della tecnica, producendo una 
molteplicità di problematiche esistenziali. Ecco perché nel 
pensiero filosofico occidentale europeo molti autori si sono 
avvicendati a trattarne la complessità e il ruolo per la vita 
dell’uomo, non mancando di sottolineare i conflitti che essa 
vi ha provocato.  
Per i Greci ci sono due termini che caratterizzano le forme del 

fare artigianale e artistico: il concetto di ποίησις, che indica 
generalmente l’idea di produzione, e quello di τέχνη che vale 
come una sua specificazione, come una sua estetizzazione 
artistica. Non solo: nel pensiero greco entrambi i termini, 
implicati nel processo produttivo, intrattengono un rapporto 
cruciale con l’atto di condurre qualcosa all’apparizione, alla 
sua manifestazione fenomenica.  
In questa prospettiva, Martin Heidegger ha svolto un’analisi 
approfondita dei testi di Aristotele e Platone, risalendo alla 
necessità di un confronto con l’originario sapere presocratico: 
per lui, la «pro-duzione» è in una relazione fondamentale con 



96 
 

l’ἀλήθεια, che in greco è letteralmente il “disvelamento” ma 
è utilizzato anche per indicare l’apparizione della verità. In tal 
senso, in quanto ποίησις la tecnica «non è semplicemente un 
mezzo»1 ma è (anche) un «modo del disvelamento»2. Sotto 
questo profilo, tanto la tecnica classica quanto quella moderna 
condividono, nella propria essenza, un rapporto con la verità 
poiché entrambe sono modalità del disvelamento. Tuttavia, 
quel che accade con l’avvento della tecnica moderna consiste 
nella trasformazione della modalità propria di questo 
disvelamento e, dunque, dell’essenza che le è propria.  
Mentre, come abbiamo visto, la tecnica classica ha soprattutto 
una funzione produttiva ed artistica, quella moderna si 
definisce, invece, per la sua funzione provocativa: più che 
produrre la tecnica moderna provoca, «ha il carattere del 
“richiedere” nel senso della pro-vocazione»3. In questa 
prospettiva, tale provocazione consiste nel disvelare le forze 
che abitano la natura per lavorarle, trasformarle, 
immagazzinarle: «l’energia nascosta nella natura viene messa 
allo scoperto, ciò che così è messo allo scoperto viene 
trasformato, il trasformato immagazzinato, e ciò che è 
immagazzinato viene a sua volta ripartito e il ripartito diviene 
oggetto di nuove trasformazioni»4.  
Interrogandosi circa il ruolo del soggetto all’interno del 
disvelamento che avviene nella tecnica moderna e che si 
approccia alla natura come essa fosse un “fondo” di energie 

                                                           
1 M. Heidegger, La questione della tecnica, goWare, Firenze 2017.   
2 Ivi, cit., p. 9. 
3 Ivi, cit., p. 12. 
4 Ibidem. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



97 
 

sempre lavorabili, Heidegger sottolinea la posizione 
ambivalente occupata dall’uomo. L’uomo non è 
semplicemente l’attore volontario della manipolazione della 
natura, ma è anche “chiamato” a impiegare la natura. Il nome 
di questo appello è appunto Gestell (im-posizione), il quale 
indica l’essenza non-tecnica della tecnica moderna: «im-
posizione si chiama il modo di disvelamento che vige 
nell’essenza della tecnica moderna senza essere esso stesso 
qualcosa di tecnico»5. La nozione di Gestell, dunque, 
manifesta ciò che costituisce il nucleo centrale della tecnica 
moderna, la sua essenza, ovvero l’appello ch’essa rivolge 
all’uomo di impiegare il mondo alla stregua di un “fondo” di 
energie da lavorare, trasformare, immagazzinare6. 
In altri termini, il problema della tecnica in rapporto al mondo 
contemporaneo concerne la questione delle forme del fare e 
del sapere umano oggi e della loro essenziale differenza 
rispetto al passato, nella misura in cui oggi la tecnologia 
plasma il modo di stare al mondo dell’uomo, e non viceversa. 
Con la tecnica moderna il modo di produzione diviene 
violento rispetto a qualsiasi ente (compreso l’uomo) e rende 
ogni oggetto un oggetto da manipolare, uno strumento da 
valorizzare e impiegare, un Bestand, “pronto per l’uso”, e che 
ha valore finché è utilizzabile. Per questa ragione secondo 
Heidegger l’agire tecnico è l’ultimo gradino del progetto 
occidentale di dominio sulla natura e del suo sfruttamento, ma 

                                                           
5 Ivi, cit., p. 15. 
6 Cfr. D. Ihde, Heidegger’s Philosophy of Technology, in “Technics and Praxis. 
Boston Studies in the Philosophy of Science”, vol. 24, Springer, Dordrecht 1979, cit., 
pp. 103-129.   

LUDOVICA FILIERI



 

98 
 

allo stesso tempo dello stesso dominio della tecnica sopra 

l’uomo.  
Se i primi filosofi greci guardavano alla natura come 
l’orizzonte immutabile degli eventi, a partire dalla costruzione 
metafisica di Platone, nello sviluppo del pensiero moderno la 
natura è stata interpretata sempre di più come spazio di 
dominio dell’uomo, da conquistare tecnicamente a suo 
piacimento. Il pericolo, in tal senso, è che l’uomo perda il 
senso di sé stesso, dimentichi la sua essenza – come la 
descrive Heidegger – di “pastore dell’essere”, divenendo 
piuttosto schiavo del suo stesso produrre7.  
Nell’interpretazione heideggeriana della tecnica il confronto 
con Nietzsche è essenziale. Ciò è evidente in modo particolare 
nell’interpretazione e nell’approfondimento della nozione 
nietzschiana di nichilismo. Per Nietzsche tutta la storia 
occidentale è caratterizzata dal nichilismo, che domina già i 
secoli precedenti e darà l’impronta al prossimo, e di cui egli 
compendia l’interpretazione nella sentenza “Dio è morto”. 
Dio è il Dio cristiano, che è al tempo stesso la 
rappresentazione-guida del soprasensibile, degli ideali e dei 
valori instaurati sopra l’ente; venendo meno il dominio del 
soprasensibile sull’ente, l’ente stesso perde il suo senso. Il 
nichilismo è, dunque, per Nietzsche, il processo di 
svalutazione dei valori supremi; ma poiché tale svalutazione 
comporta un cambiamento dell’ente nel suo insieme, essa è 
anche il cammino verso una nuova posizione di valori.  

                                                           
7 Cfr. E. Mazzarella, Tecnica e metafisica. Saggio su Heidegger, Carocci, Roma 2021.   

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



99 
 

L’uomo contemporaneo è accecato dalla propria volontà di 
potenza – inconsapevole e quindi incapace di orientare l’agire 
oltre l’uomo stesso – e dal desiderio di essere l’unico arbitro 
del reale; ora che Dio non c’è più, è la tecnica ad averne preso 
il posto. Questa è il nuovo idolo di fronte al quale l’umanità 
ha deciso di inginocchiarsi invece delle vecchie morali, un 
idolo in grado di dare la percezione della prossimità di un 
rimedio universale a qualsiasi male particolare; in altre parole 
quello che un tempo veniva richiesto alla divinità come 
miracolo, oggi lo si chiede alla scienza. Dell’amor fati e del 
superuomo sembra non esserci più traccia nemmeno quale 
auspicio futuro ormai.  
Sulla scia delle riflessioni di Heidegger e Nietzsche, anche 
Emanuele Severino ha riservato pagine importanti sul 
rapporto fra l’uomo e la tecnica. Da questo punto di vista, 
sono due gli aspetti essenziali nel pensiero di Severino: il 
primo è che la tecnica, da mezzo dell’agire umano, si è 
trasformata essa stessa in fine. Il secondo aspetto è che in una 
società in cui la tecnica diventa fine, essa si pone in conflitto 
con la giustizia, l’arte, la filosofia e con qualsiasi altra 
dimensione che ne contrasti la crescente potenza. Per 
Severino «la tecnica sta all’inizio della nostra civiltà ma il suo 
dominio è andato sempre più crescendo ed oggi noi viviamo 
nel dominio della tecnica e ogni aspetto della nostra vita 
dipende dal modo in cui la tecnica ha organizzato l’esistenza 
dell’uomo sulla terra»8. In altri termini, secondo il filosofo, la 
tecnica non solo ha accresciuto il proprio peso nel corso della 

                                                           
8 Cfr. E. Severino, Storia del Pensiero Occidentale, Vol. 1, Mondadori 2019.  

LUDOVICA FILIERI



100 
 

storia, ma soprattutto ha cambiato ruolo: la tecnica da mezzo 
o strumento, è diventata fine. Ed è proprio tale mutamento 
qualitativo ad essere fondamentale per la nostra società, tanto 
che oggi si può parlare di dominio della tecnica. Come si è 
avuto tale cambiamento? Secondo Severino le forze della 
tradizione occidentale, ovvero il sapere filosofico, il 
cristianesimo, l’illuminismo, il capitalismo, la democrazia, il 
comunismo, inizialmente hanno concepito la tecnica come 
uno strumento, come un mezzo, guidato dalla concettualità 
della scienza moderna9. Tuttavia, tali forze, in conflitto tra 
loro, si combattono usando proprio la potenza tecnologica 
come mezzo. Ad esempio, sono in conflitto tra loro il 
capitalismo e la democrazia poiché lo scopo del capitalismo è 
l’incremento indefinito del profitto privato, mentre quello 
della democrazia è far sì che la società sia guidata dalla libertà 
e dalla eguaglianza e non dalla diseguaglianza provocata 
dall’incremento del profitto privato10. Utilizzando come 
mezzo proprio la potenza tecnologica sono portate ad 
incrementarla all’infinito per aumentare ciò che dà loro 
potere, per sconfiggere le forze antagonistiche.  
In questa prospettiva, nel pensiero politico e giuridico 
contemporaneo, uno fra gli esponenti che più ha sottolineato 
il conflitto fra la tecnologia e la vita dell’uomo è stato 
senz’altro Carl Schmitt. Il filosofo tedesco ripercorre la storia 
politica dell’Occidente e di tutte le trasformazioni culturali e 
spirituali della cultura europea considerando determinante il 
passaggio, compiutosi nel Seicento, dalla tradizionale 
                                                           
9 Cfr. E. Severino, Il Destino della Tecnica, BUR Rizzoli, 1998. 
10 Cfr. E. Severino, DIKE, Adelphi 2015, cit., p. 43.  

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



101 
 

teologia cristiana al sistema di una scientificità naturale. Alla 
base di questo straordinario rivolgimento si trova un motivo 
di fondo elementarmente semplice ma profondamente 
decisivo: l’aspirazione ad una sfera neutrale. Dopo le dispute 
e le lotte teologiche del XVI secolo, l’umanità europea 
cercava un terreno neutrale dove le contese politiche e 
spirituali potessero esaurirsi e fosse possibile intendersi ed 
unirsi. Nel corso della storia questo terreno viene identificato 
con la tecnica. La diffusione dell’evidenza delle fede nella 
tecnica è dipesa dal fatto che si è potuto credere di aver trovato 
in essa un terreno definitivamente neutrale, giacché «nei 
confronti delle questioni teologiche, metafisiche, morali ed 
anche economiche, intorno alle quali si può discutere 
all’infinito, i problemi puramente tecnici hanno qualcosa di 
serenamente concreto; essi conoscono soluzioni plausibili ed 
è comprensibile che si pensasse di salvarsi dalla 
problematicità inestricabile di tutte le altre sfere, ricorrendo 
al tecnicismo»11.  
Seguendo questa prospettiva, Schmitt ha riflettuto a fondo sul 
rapporto fra la tecnica e la politica, schierandosi contro l’idea 
di una presunta neutralità della tecnica e definendo altresì le 
scoperte tecnico-scientifiche un vero e proprio strumento di 
dominio di massa. Sebbene la tecnica appia egualitaria e 
sembri permettere l’unione di «tutti i popoli e le nazioni, tutte 
le classi e le confessioni, tutte le età e i sessi, poiché tutti si 
servono con la medesima ovvietà dei vantaggi e delle 
comodità del comfort tecnico»12, tuttavia è proprio la libera 
                                                           
11  C. Schmitt, Le categorie del politico, Il Mulino, Bologna 2013, cit., p. 178.  
12 C. Schmitt, Le categorie del politico, cit., p. 178. 

LUDOVICA FILIERI



102 
 

accessibilità del suo utilizzo a renderla un’arma. Infatti, «se 
ancor oggi molti uomini si attendono dal perfezionamento 
tecnico anche un progresso morale-umanitario, ciò dipende 
dal fatto che essi collegano, in maniera del tutto magica, 
tecnica e morale presupponendo in tal modo, sempre 
ingenuamente, che la grandiosa strumentazione della tecnica 
odierna verrà impiegata nel senso che essi intendono, e cioè, 
in termini sociologici, che essi stessi diverranno i padroni di 
queste armi terrificanti e potranno prendere l’immenso potere 
che da essa dipende». Per Schmitt, il pensiero di impadronirsi 
del potere che deriva della tecnica e di impiegarlo per la 
crescita culturale dell’umanità è semplicemente una chimera, 
giacché «la tecnica stessa resta culturalmente cieca»13. In 
questa prospettiva, la potenza irresistibile della tecnica, intesa 
qui in termini totalmente negativi, rappresenta la causa della 
mancanza di spirito collettivo, o meglio, lo stesso avvento 
della tecnica moderna ha provocato la neutralizzazione dello 
spirito stesso. Quello che molti credono essere un paradiso 
umano «la fede in una potenza e in un dominio sconfinato 
dell’uomo sulla natura, e quindi anche sulla physis umana, la 
fede nell’illimitato “superamento degli ostacoli della natura”, 
nelle infinite possibilità di mutamento e di perfezionamento 
dell’esistenza naturale dell’uomo in questo mondo»14 viene 
descritto da Schmitt come una minaccia per la civiltà stessa. 
Dunque, per nessuno di questi autori che, fra gli altri, 
all’interno del pensiero occidentale hanno rivolto parte della 
loro riflessione al rapporto fra la tecnica e la vita dell’uomo, 
                                                           
13 Ivi, cit. p. 179. 
14 Ibidem. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



103 
 

la questione della tecnica si presenta come qualcosa di 
realmente positivo per l’umanità. L’avvento della tecnica ha 
apportato notevoli miglioramenti alla vita pratica dell’essere 
umano, si dai suoi albori, e tuttavia la sua influenza e il suo 
ruolo sono cambianti nella storia del pensiero europeo. 
Secondo il parere di molti illustri pensatori, evolvendosi, la 
tecnica ha abbandonato la sua funzione strumentale 
diventando un vero e proprio ostacolo allo sviluppo del 
pensiero e della cultura dell’umanesimo.  
 
TECNOSOFIA: IL RINASCIMENTO TECNOLOGICO 
La riflessione sulle potenzialità dell’interazione fra l’uomo e 
la tecnologia è uno dei grandi temi della nostra attualità, e non 
tutti gli studiosi contemporanei – filosofi, ingegneri, 
scienziati – sono contrari alla loro unione. Anzi, molti ne 
esaltano il consolidamento. L’idea fondamentale che si cela 
dietro all’incoraggiamento rivolto alla tecnologia e al suo 
operare nella vita dell’uomo riguarda soprattutto la 
convinzione che essa possa risolvere molti dei problemi che 
assillano la terra e la vita dell’intera umanità oggi. Non solo: 
la tecnologia rappresenta la forma più alta di progresso fra le 
arti umane, quella che può condurre l’uomo al suo massimo 
sviluppo teorico, pratico e creativo e così alla piena 
realizzazione del suo umanesimo.  
La tecnologia, in effetti, è una forma avanzata di conoscenza 
– etimologicamente è la fusione dei termini greci di τέχνη e 
λόγος – e la funzione dell’umanesimo oggi non è quella di 
fornire un’altra visione del reale, ma è di mettere in dialogo 
le diverse discipline: far dialogare i diversi saperi specialistici 

LUDOVICA FILIERI



104 
 

tra loro, in una visione d’insieme rivolta ad uno scopo. In 
questo senso il capitale più importante è rappresentato dalla 
conoscenza stessa, dalle risorse umane e dai valori senza i 
quali il capitale rimane sterile.  
Quale diventa, dunque, il ruolo dell’uomo contemporaneo e 
del suo sapere umanistico? La Harvard Business Review ha 
pubblicato un articolo dall’eloquente titolo “Liberal Arts in 
the Data Age”15, in cui si pone la stessa domanda: servono 
ancora le conoscenze umanistiche in un’epoca di informatica 
onnipresente? La risposta: non solo servono, ma sono 
diventate indispensabili. Per questo, secondo molti autori 
contemporanei, oggi si può parlare di un vero e proprio 
rinascimento tecnologico e il cuore di questo mutamento 
culturale risiede nell’idea di tecnosofia, ossia di una vera 
propria unione fra tecnica e sapienza teorica. Così, «l’alleanza 
tra tecnologia e umanesimo può potenziare il capitale a 
beneficio di tutti, trasformandolo in un patrimonio 
dell’umanità. Quanto più la tecnologia e l’umanesimo 
sapranno interagire, tanto più l’umanità solcherà 
positivamente la strada del progresso»16. 
In questa prospettiva, si promuove un giudizio positivo sulla 
tecnologia a partire dalle sue origini più antiche, quelle 
greche, rafforzandone così il significato originale, di 
“creazione” e “produzione”, di “arte pratica”, per 
sottolinearne oggi la capacità di conservare e moltiplicare il 

                                                           
15 J.M. Olejarz, Liberal Arts in the Data Age, Harvard Business Review, July-
August, Boston 2017. 
16 M. Ferraris, G. Saracco, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo per una scienza 

nuova, Laterza, Roma-Bari 2023, cit., p. 36. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



105 
 

valore dei beni materiali e culturali a beneficio delle 
generazioni future. Equilibrare sapere teorico e abilità tecnica 
è il senso stesso di questa scienza nuova: la sua applicazione 
rappresenta l’arma per affrontare le sfide più urgenti per il 
nostro pianeta come il cambiamento climatico, l’utilizzo delle 
energie rinnovabili e della mobilità a zero emissioni, 
l’incentivo a ecosistemi produttivi locali sia industriali sia 
agricoli a minor impatto e aderenti ai principi dell’economia 
circolare. Si tratta di salvare l’ambiente favorevole allo 
sviluppo della forma di vita umana, e dunque anche delle tante 
altre forme di vita compatibili con la nostra, spesso 
indispensabili alla nostra sopravvivenza, con l’ausilio della 
tecnologia.  
Metaverso, intelligenza artificiale, gaming, sovranità digitale 
e big tech: la prospettiva per il futuro sarà di potere trovarsi 
in una realtà virtuale in spazi dove incontrarsi, lavorare, 
divertirsi, con persone che si trovano altrove. Grazie a 
dispositivi indossabili (come i Google Glasses) potremo 
immergerci in nuove dimensioni e viaggiare senza limiti nel 
tempo e spazio. Ma quali saranno le implicazioni? Si apre 
dunque un dibattito etico sul senso stesso delle relazioni tra le 
persone. La disponibilità di enormi masse di dati, di algoritmi 
efficienti e di un potere computazionale senza precedenti ha 
spinto gli esseri umani su un percorso co-evolutivo assieme 
alle macchine digitali che abbiamo creato. Per quanto questo 
esito sia impossibile da prevedere, dovremmo ricordare a noi 
stessi che l’evoluzione culturale, guidata dalla scienza e dalla 
tecnologia, ha superato l’evoluzione biologica. Ha dotato la 
specie umana di capacità cognitive che le hanno consentito di 

LUDOVICA FILIERI



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 

106 
 

generare entità, dispositivi e infrastrutture digitali con cui gli 
esseri umani interagiscono in modi sempre più intricati e 
intimi.  
La tecnologia contemporanea è invasiva, tende a prendere il 
centro della scena e a plasmare le nostre abitudini. Essa, però, 
è anche diventata insostituibile per la vita umana. Pensare in 
termini di “umanesimo tecnologico” o “umanesimo digitale” 
risponde alla volontà di porre nuovamente l’essere umano al 
centro, non in opposizione alla tecnologia, ma usando 
quest’ultima in vista di un miglior servizio all’umanità. La 
tecnologia ci libera da tanti limiti, ma ha una sua logica 
propria, che deve essere conosciuta per poterne valutare gli 
effetti non solo immediati ma anche di lungo termine che 
scaturiscono dal suo uso diffuso e protratto nel tempo. Essa, 
di fatto, influisce sulla nostra antropologia, ma tocca a noi 
creare le condizioni, con spirito critico e realismo, perché 
questo influsso sia positivo e sempre indirizzato al bene 
integrale della persona umana.  
Comprendere il processo della logica di funzionamento della 
tecnologia significa pensare a come utilizzarla al meglio, 
perché sia completamento ed estensione dell’uomo, e non 
sostituiva dell’uomo. Occorre cioè chiedersi quale sia 
l’effetto dell’uso degli strumenti tecnologici, considerando un 
principio di precauzione che induca a riflettere sulle 
conseguenze nazionali e globali, per la vita dell’uomo: la 
libertà che ci deriva dalla tecnologica deve essere unita ad un 
senso di responsabilità verso l’ambiente e la società.  
 
 



107 
 

L’HOMO TECHNOLOGICUS  

E IL «DIRITTO ALLA DISCONNESSIONE» 
Al giorno d’oggi, la tecnologia opera una trasformazione 
ontologica di ciò che noi siamo: l’uomo è un continuo 
divenire, in particolar modo nel suo interagire con la 
tecnologia.  
L’uomo del XXI secolo è un homo technologicus, un uomo 
simbiotico, che è nato e cresciuto con la tecnologia digitale. 
Secondo Giuseppe Longo, l’uomo è da sempre stato un homo 

technologicus, un uomo trasformato dalla tecnologia, poiché 
«la tecnologia (come il corpo) fa parte integrante dell’uomo, 
e l’homo technologicus non è “homo sapiens più tecnologia”, 
bensì “homo sapiens trasformato dalla tecnologia”, dunque è 
un’unità evolutiva nuova, sottoposta a un nuovo tipo di 
evoluzione in un ambiente nuovo»17. La tecnologia costituisce 
per l’uomo un’estensione delle sue capacità, è una protesi che 
permette la costituzione di una realtà aumentata. Secondo 
l’antropologo Arnold Gehlen, la tecnologia è stata da sempre 
il mezzo utilizzato dall’uomo per supplire alle sue carenze 
fisiche e mentali, è quindi il prolungamento dei nostri sensi. 
Per esempio, il martello estende la nostra mano per la forza, 
l’automobile estende il nostro piede per la velocità, ora il 
telefonino per esempio permette di estendere il nostro 
orecchio e la nostra bocca ed aumentare la nostra capacità di 
comunicazione. Ma la caratteristica nuova dei tempi moderni, 
dovuta alle tecnologie di tipo digitale, è che il corpo e 
l’oggetto tecnologico si contaminano a vicenda, fino ad 

                                                           
17 G.O. Longo, Homo technologicus, Ledizioni, Milano 2001, cit., p. 20. 

LUDOVICA FILIERI



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 

108 
 

arrivare ad una simbiosi, all’evoluzione verso un uomo 
diverso.  
L’essere umano nel corso della storia si è progressivamente 
artificializzato ed arricchito di strumenti tecnologici, e gli 
studiosi prevedono ora l’evoluzione verso una creatura cyber-
organica: la base biologica viene innestata di tecnologia e il 
corpo diventa sempre più adattato alla nuova ambientazione. 
In questa prospettiva, l’interazione tra uomo e macchina sta 
facendo sorgere un notevole dibattito in ambito etico: il 
paradosso che si è creato è che da una parte l’uomo è sempre 
più dipendente dalla tecnologia, dall’altra vorrebbe 
difendersene, pensando ad essa come qualcosa di antiumano. 
Si evidenziano infatti due principali posizioni, estremamente 
contrastanti, sul tema del futuro dell’uomo e della sua 
interazione con la tecnologia. Da una parte i bioconservatori 
che vedono la tecnologia come disumanizzante, idea 
influenzata dal mito della purezza umana e dal timore di 
discostarsi da una condizione (ipotetica) naturale18. Dall’altra 
i transumanisti, che esaltano la tecnologia come possibilità di 
miglioramento. In effetti, la rivoluzione digitale ha condotto 
non solo ad una trasformazione dal punto di vista tecnico del 
mondo, ma ad una trasformazione a livello sociologico ed 
antropologico. Per esempio, il cervello dei bambini che 
interagiscono in maniera forte con computer/macchine è 

                                                           
18 A. F. De Toni, C. Battistella, Dall’Homo sapiens sapiens all’Homo technologicus. 

Bioconservatori versus transumanisti, in Ethicbots, ETS, Pisa 2007, cit., pp. 95 



109 
 

diverso da un punto di vista neurologico rispetto a quello dei 
loro genitori19. 
Nel terreno politico del XXI secolo si configura quindi un 
nuovo asse di dibattito, oltre a quello della cultura politica che 
vede la divisione fra conservatori e progressisti e a quello 
della politica economica che vede la divisione fra statalisti e 
liberali: il nuovo asse si configura come l’asse della 
tecnoetica (etica della tecnologia), che si domanda come 
dovremmo guardare il futuro dell’umanità e se dovremmo o 
meno utilizzare dei metodi tecnologi che ci rendano “più che 
umani”20. La tecnologia contemporanea sta crescendo sempre 
più velocemente, e si può parlare di evoluzione non solo 
biologica o solo tecnologica, ma di evoluzione 
biotecnologica; le biotecnologie, le nanotecnologie e la 
medicina stanno conducendo verso tecniche in grado di 
penetrare sempre di più il corpo, conducendo sempre di più 
ad un’unione tra uomo e tecnologia; inoltre la tecnologia 
imprime la propria firma sul corpo: nasce il cyborg, in cui 
l’obiettivo è il miglioramento, il potenziamento delle nostre 
facoltà. La tecnologia può essere in questo senso vista come 
uno strumento di riappropriazione del corpo, grazie agli 
orizzonti di cambiamento introdotti dalle nuove tecniche.  
D’altra parte, però, l’uomo contemporaneo vive un 
sentimento di aggressione da parte della tecnologia, e questo 
provoca sofferenza emotiva e fisica, oltre a produrre 

                                                           
19 Cfr. D. Tapscott, Growing up Digitally. The Rise of the Net Generation, McGraw-
Hill Education, New York 1997. 
20A. Clark, Natural-Born Cyborgs: Minds, Technologies, and the Future of Human 

Intelligence, Oxford Press, Oxford 2003, cit., p. 34. 

LUDOVICA FILIERI



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 

110 
 

alienazione. L’uomo e la tecnologia evolvono scambiandosi 
reciprocamente influenze, in un circolo che dà vita alla loro 
simbiosi ma allo stesso tempo ne sottolinea la differenza. In 
questa nuova era di ibridazione, dunque, è necessaria la 
preparazione del terreno culturale per accettare socialmente, 
psicologicamente e antropologicamente questo dirimente 
cambiamento, senza soccombere ad esso. Dal punto di vista 
politico e giuridico, è essenziale normare l’utilizzo degli 
apparati in ambiti scolastici e lavorativi per limitarne 
l’utilizzo e garantire la libertà individuale, oltre che il 
benessere psicologico. Mantenere il «diritto alla 
disconnessione» contro la dilagante iperconnessione ci 
permette di tutelare la nostra privacy e la nostra vita sociale: 
l’educazione al distacco dagli apparati elettronici è essenziale 
perché questi non inficino negativamente nelle nostre vite.  
 
PROSPETTIVE CRITICHE  

PER UN UMANESIMO DIGITALE 
È chiaro che oscilliamo tra la fiducia negli strumenti digitali, 
che sono diventati i nostri compagni quotidiani, e la 
consapevolezza che ci sono molte ragioni per diffidarne e 
cautelarsi.  
Il grande studioso americano Neil Postman osservava 
acutamente che gli strumenti tecnologici non sono integrati 
nella cultura, bensì puntano a diventare la cultura21. Per 
questo motivo elementi come tradizione, costumi, miti, 

                                                           
21 Cfr. Neil Potsman, Technopoly. La resa della cultura alla tecnologia, Bollati 
Boringhieri, Milano 1993. 



111 
 

politiche, rituali e religione devono combattere per la loro 
sopravvivenza. Effettivamente sembra che la dimensione 
umanistica della cultura sia venuta meno, l’uomo non è più al 
centro del creato – come voleva il neoplatonismo diffuso nel 
rinascimento – e stanno prendendo forma nella società nuovi 
soggetti come algoritmi, robot, reti e altri dispositivi 
tecnologici, tanto che diversi studiosi parlano dell’imporsi di 
una cultura post-umana. In questo senso, la tecnologia vuole 
diventare una nuova forma di cultura e l’uomo appare sempre 
più “obsoleto”. Si va delineando all’orizzonte una guerra 
ideologica fra tecno-scienza e umanesimo mentre per contro 
continuano a crescere gli studiosi convinti che senza una 
cultura umanistica solida non sia possibile affrontare le sfide 
della società contemporanea. Le preoccupazioni relative alla 
privacy e al timore della sorveglianza coesistono con un 
nostro comportamento colluso di cessione volontaria dei 
nostri dati alle grandi multinazionali22, per questo si teme di 
cadere in una forma completa di tecnocrazia.  
Le possibilità di abusi e malfunzionamenti, di vulnerabilità ad 
attacchi hacker e altre forme di cyber-insicurezza 
permangono, mentre allo stesso tempo continuano a venire 
invocati scenari ottimistici relativi alle nuove opportunità. 
Insistiamo giustamente sul fatto che nelle situazioni critiche 
gli esseri umani debbano avere l’ultima parola sulle decisioni 
e sulle reazioni automatiche, e che la responsabilità debba 
essere già integrata in questo processo nel caso in cui le cose 

                                                           
22 Cfr. S. Zuboff, Il capitalismo della sorveglianza, Luiss Press, Roma 2019. 

LUDOVICA FILIERI



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 

112 
 

vadano per il verso sbagliato23. In questo viaggio co-
evolutivo, e nonostante le incertezze del suo esito, siamo 
incoraggiati da ciò che potrebbe rivelarsi un’illusione: che ci 
siano state date delle carte anche solo leggermente migliori 
nel gioco co-evolutivo e che quindi l’ingegno umano prevarrà. 
È una delle premesse su cui si fonda l’umanesimo digitale, 
come abbiamo visto, ossia la convinzione che i valori umani 
possano essere instillati nelle tecnologie digitali e che un 
approccio basato sull’essere umano guiderà la loro 
progettazione, il loro uso e il loro sviluppo futuro.   
Nella lunga storia delle invenzioni e innovazioni tecnologiche 
l’essere umano ha sempre cercato di mantenere il controllo. 
Ciò che millenni fa è iniziato con l’impiego di strumenti che 
consentivano di ritagliarci una vita precaria nell’ambiente 
naturale si è poi trasformato, nel corso 
dell’industrializzazione, in un intervento massiccio e in un 
cambiamento su larga scala dell’ambiente naturale, con 
conseguenze devastanti per quest’ultimo, dal quale ancora 
dipendiamo. L’apice della convinzione che gli esseri umani 
abbiano il completo controllo sulla tecnologia e la totale 
padronanza del loro futuro è giunto con la modernità. Oggi ci 
troviamo di fronte a una enorme crisi di sostenibilità, mentre 
la digitalizzazione prende sempre più slancio con 
implicazioni profonde e di lungo termine, relative a ciò che 
significa essere degli umani e a che cosa debba essere una 
buona società digitale. Siamo giunti nell’Antropocene, e si 
tratterà di un Antropocene digitale. L’umanesimo digitale 
                                                           
23 Cfr. S. Russell, Human Compatible: AI and the Problem of Control, Allen Lane, 
Londra 2019.  



113 
 

emerge di conseguenza in un momento cruciale, 
all’intersezione tra la crisi di sostenibilità e le opportunità 
offerte dalla digitalizzazione. Al fine di calibrare le sfide da 
affrontare, dobbiamo ricordare a noi stessi le continuità e le 
rotture che esso comporta. L’umanesimo digitale punta a 
edificare su alcune delle grandi trasformazioni culturali che 
sono parte dell’eredità europea, esplorando la natura umana e 
adottando un approccio basato sull’essere umano in 
circostanze globali in rapido cambiamento24. L’umanesimo 
digitale nasconde però una rottura meno evidente. Segnala la 
transizione dalla linearità nella concezione e comprensione 
del mondo, che è stata una delle caratteristiche fondamentali 
della modernità, verso la necessità di affrontare i processi non 
lineari dei sistemi adattativi complessi. Non è più possibile 
credere alla linearità di un progresso tecnologico che condurrà 
inevitabilmente a un futuro migliore del passato e del 
presente, per questa ragione, nel momento in cui affrontiamo 
una crescente incertezza e complessità, l’umanesimo digitale 
deve portarci a pensare in termini non lineari25. L’umanesimo 
digitale deve di conseguenza navigare tra i diversi filoni della 
nostra esistenza che emergono dalle tensioni intrinseche tra 
gli esseri umani e le macchine. In termini filosofici si parla di 
vita e non vita, di materia organica e inorganica, di diversi 
tassi di conversione energetica necessari per far funzionare 
noi e le macchine e, infine, della coscienza e della sua assenza 

                                                           
24 Cfr. B. Christian, The Alignment Problem. Machine Learning and Human 

Values, Norton & Company, New York 2020.  
25 Cfr. H. Nowotny, The Cunning of Uncertainty, Polity Press 2015. 

LUDOVICA FILIERI



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 

114 
 

nelle macchine26. Poiché c’è però poco accordo sulla 
definizione e il significato di questi termini, le interazioni 
ingarbugliate tra gli esseri umani e le macchine digitali 
continuano nella pratica a essere un processo sfumato e 
caotico. L’umanesimo digitale, se lo si vuole attuare, 
dev’essere pronto a navigare le tensioni manifeste e nascoste 
che vengono allo scoperto in modi attesi e inattesi e in 
costellazioni differenti. La digitalizzazione esaspera delle 
tensioni già esistenti tra interessi economici, politici e sociali 
divergenti, come ampiamente dimostrato nel corso della 
pandemia da Covid-19, durante la quale le disuguaglianze e 
le spaccature sociali sono state messe a nudo. Le fake news e 
le teorie del complotto continuano a circolare liberamente sui 
social media, trasformando la scienza in una semplice 
opinione e rischiando di destabilizzare ulteriormente le già 
fragili democrazie liberali. Molti conflitti irrisolti sono 
collegati alle disuguaglianze crescenti. Mentre il divario 
digitale si approfondisce, persistono anche i timori che la 
digitalizzazione sostituirà le professioni più rapidamente di 
quanto ne genererà di nuove27. In altre parole, si va delineando 
all’orizzonte una guerra ideologica fra tecno-scienza – un 
sistema in cui scienza e tecnologia sono fuse insieme – e 
umanesimo – uno spazio in cui l’espressione simbolica umana 
(filosofia, letteratura, arte) ha un ruolo centrale. L’uomo 
contemporaneo deve essere capace di districarsi all’interno di 

                                                           
26 Cfr. E.A. Lee, The Coevolution. The Entwined Futures of Humans and 

Machines, MIT Press, Boston 2020 
27 Cfr. D. Susskind, A World Without Work. Technology, Automation, and How We 

Should Respond, Allen Lane, Londra 2020. 



115 
 

questo conflitto, cercando di trarne i benefici senza lasciarsi 
alienare dalle nuove forme di tecnologia, che non potranno 
mai sostituire l’intelligenza umana. 
 

BIBLIOGRAFIA  
B. Christian, The Alignment Problem. Machine Learning and Human 

Values, Norton & Company, New York 2020.  
A. Clark, Natural-Born Cyborgs: Minds, Technologies, and the Future of 

Human Intelligence, Oxford Press, Oxford 2003. 
A. F. De Toni, C. Battistella, Dall’Homo sapiens sapiens all’Homo 

technologicus. Bioconservatori versus transumanisti, in Ethicbots, ETS, 
Pisa 2007, cit., pp. 91-100.  
M. Ferraris, G. Saracco, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo per una 

scienza nuova, Laterza, Roma-Bari 2023. 
M. Heidegger, La questione della tecnica, goWare, Firenze 2017.   
D. Ihde, Heidegger’s Philosophy of Technology, in “Technics and Praxis. 
Boston Studies in the Philosophy of Science”, vol. 24, Springer, 
Dordrecht 1979. 
E.A. Lee, The Coevolution. The Entwined Futures of Humans and 

Machines, MIT Press, Boston 2020 
G.O. Longo, Homo technologicus, Ledizioni, Milano 2001.  
E. Mazzarella, Tecnica e metafisica. Saggio su Heidegger, Carocci, Roma 
2021.   
H. Nowotny, The Cunning of Uncertainty, Polity Press 2015. 
J.M. Olejarz, Liberal Arts in the Data Age, Harvard Business Review, 
July-August, Boston 2017. 
N. Potsman, Technopoly. La resa della cultura alla tecnologia, Bollati 
Boringhieri, Milano 1993. 
S. Russell, Human Compatible: AI and the Problem of Control , Allen 
Lane, Londra 2019.  
C. Schmitt, Le categorie del politico, Il Mulino, Bologna 2013. 
E. Severino, Il Destino della Tecnica, BUR Rizzoli, 1998. 
D. Susskind, A World Without Work. Technology, Automation, and How 

We Should Respond, Allen Lane, Londra 2020. 
D. Tapscott, Growing up Digitally. The Rise of the Net Generation, 
McGraw-Hill Education, New York 1997 
S. Zuboff, Il capitalismo della sorveglianza, Luiss Press, Roma 2019. 
 

LUDOVICA FILIERI



 

  



 

117 
 

Amedeo Gasparini 

Sulla coniugazione tra umanesimo 
e tecnologia:  

restiamo umani e manteniamo il 
controllo 

 
CONIUGARE UMANESIMO E TECNOLOGIA 

Il rapporto tra tecnologia e umanesimo è complesso ed è stato 
studiato a vari livelli da secoli. Oggi questa relazione è assurta 
a grande enigma e rompicapo in concomitanza con l’arrivo in 
massa dell’Intelligenza Artificiale (AI) nelle nostre vite. È 
una questione che si pone da diversi anni, ma che oggi ha 
subito un’accelerazione nell’attenzione da esercitare nei suoi 
confronti. Giacché, se da un lato la tecnologia può offrire 
numerose opportunità per il progresso umano, dall’altro può 
anche rappresentare notevoli rischi per l’esistenza e l’umanità 
stessa. Il progresso tecnologico, in particolare, ha sempre 
rivoluzionato in modo straordinario e spesso irreversibile – 
ma pur sempre in maniera determinante – tutte le società 
influenzando ogni aspetto della vita degli esseri umani – dalla 
comunicazione alla medicina, dall’istruzione all’industria. A 
differenza del progresso che ha toccato le civiltà nei secoli 
precedenti, il flusso modernistico e della robotica, 
dell’ingegneria e della tecnologia, dunque dell’AI oggi è 



118 

 

straordinariamente pervasivo. Prima o poi, ogni essere umano 
dovrà farci i conti. 
I contesti geografici e culturali, ben inteso, sono eterogenei, 
ma è inverosimile che qualcuno scapperà all’abbraccio delle 
tecnologie più moderne nel lungo termine. Da questa 
eterogeneità socioculturale, si azioneranno reazioni di vario 
tipo, nonché preoccupazioni attorno alle modalità di 
fruizione. Ma soprattutto, alla relazione o congiunzione tra 
uomo e tecnologia. Oggi la sfida di fronte a tecnologie che un 
tempo neppure troppo remoto si immaginavano risiede nel 
coniugare efficientemente le tecnologie stesse con l’Essere 
umano. Metterle al suo servizio e non viceversa. Sebbene il 
progresso non sia prevedibile o programmabile, la 
coniugazione tra tecnologia e umanesimo non può prescindere 
da una regola d’oro: siamo noi – individui – che siamo al 
comando della tecnologia. E che abbiamo il conseguente 
dovere di impostarla al servizio dell’uomo, di domarla – 
preservando anche i valori, la dignità e l’identità umana – 
piuttosto che farsi dominare. 
Da sempre l’uomo è stato incentivato a creare, sperimentare, 
tentativi ed errori verso innovazioni che poi hanno 
effettivamente condotto ad una semplificazione delle sue 
routine – dall’aratro all’AI – per fruire di maggiore tempo 
libero. L’obiettivo primario della tecnologia è infatti 
semplificare (non sostituire) una vasta gamma di attività 
umane di poco valore aggiunto, come i processi burocratico-
amministrativi, favorendo il tempo a disposizione dei singoli 
fino ad incrementare, seguendo una logica utilitaristica, le 
conseguenze positive per il maggior numero di persone 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



119 
 

possibile. Dalla crescente automazione che modifica il 
mercato del lavoro, all’uso massiccio dei dati personali che 
solleva questioni di privacy, alla creazione di AI avanzata che 
sfida la nostra comprensione di ciò che significa essere umani, 
sussistono molte sfaccettature da considerare. Quali sono i 
vantaggi e gli svantaggi della tecnologia per l’umanesimo? 
Secondariamente, come possiamo bilanciare questi due 
aspetti nel mondo moderno? 
 
ELEMENTI E VALORI DELL’UMANESIMO 
Anzitutto, l’umanesimo è una corrente di pensiero e un 
movimento culturale che ha avuto origine nell’Europa del 
Rinascimento e che influenza la cultura occidentale fino ai 
giorni nostri. È caratterizzato da un insieme di idee e valori 
che pongono l’accento sulla centralità dell’essere umano, 
sulla sua dignità, sulla capacità di ragionare, creare, 
sperimentare, nonché sull’importanza dell’istruzione e della 
cultura. L’umanesimo ha avuto un impatto duraturo anche 
sulla filosofia, la letteratura, l’arte e la scienza. È ancora tra 
noi, perché ha contribuito alla diffusione della promozione 
della libertà di pensiero e all’evoluzione delle società 
moderne. Non da ultimo, se volessimo utilizzare termini 
politici, l’umanesimo è alla base della società che si definisce 
liberale. L’avvento della tecnologia su larga scala sfida la 
prospettiva umanistica, giacché elimina l’intervento umano 
diretto in diverse operazioni, azioni, sistemi. Consente 
all’essere umano di non essere al centro dell’opera. 
L’umanesimo enfatizza il valore intrinseco della vita umana e 
la sua capacità di pensare in modo critico, di esprimere 

AMEDEO GASPARINI
 



120 
 

creatività in diversi modi e perseguire la conoscenza 
individuale. Sostiene che ogni essere umano ha un valore in 
sé, in quanto essere umano, indipendentemente da fattori 
come la sua posizione sociale, l’etnia, la religione o la 
condizione socioeconomica. Ogni individuo merita rispetto e 
dignità in quanto essere umano: è quanto comanda 
l’umanesimo, che pure promuove la fiducia nelle capacità 
intellettuali umane e vede gli individui come esseri in grado 
di pensare in modo critico, analizzare le informazioni, fare 
scelte – si spera – informate e contribuire alla creazione di una 
società più aperta alla riflessione. L’umanesimo riconosce la 
capacità umana di esprimere la creatività attraverso l’arte, la 
letteratura, la musica e altre forme di espressione culturale; 
enfatizza la ricerca della conoscenza e dell’educazione come 
mezzi per lo sviluppo personale, dunque sociale. 
In quest’ottica, ha contribuito a promuovere l’idea dei diritti 
umani universali, sottolineando che ogni individuo ha diritto 
a un trattamento equo e rispettoso, a prescindere da identità o 
circostanze – come l’applicazione della tecnologia, anche 
l’umanesimo è “totalizzante”. Gli umanisti promuovono l’uso 
della razionalità come strumenti per comprendere il mondo. 
In maniera un po’ prosaica, credono che la ragione sia un faro 
che illumina il cammino dell’umanità. La ragione implica il 
pensiero critico, la logica e l’analisi e viene vista come un 
mezzo per discernere la verità, prendere decisioni informate e 
risolvere problemi complessi legati alla cooperazione umana. 
La promozione del pensiero critico è promossa 
dall’umanesimo. Questo implica l’abilità di analizzare in 
modo obiettivo le informazioni, valutare le fonti, mettere in 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



121 
 

discussione le credenze preesistenti e cercare prove empiriche 
per sostenere affermazioni o opinioni 
Una prospettiva umanistica si oppone alle superstizioni, alle 
credenze irrazionali e ai dogmi religiosi non basati sulle 
prove. L’umanesimo si fa protettore dell’istruzione e della 
cultura, essenziali per la crescita e lo sviluppo individuale. 
L’acquisizione di conoscenze e competenze arricchisce la vita 
individuale, giacché esse sono tra gli strumenti necessari per 
esprimere la propria creatività. L’umanesimo si fa promotore 
di un approccio secolare alla conoscenza e all’etica, 
separando la sfera religiosa da quella civile. Il che ha aperto 
la strada a una maggiore autonomia del pensiero e 
dell’indagine umana, garantendo così da una parte la libertà 
religiosa e dall’altra la neutralità religiosa dello Stato. Il 
secolarismo promuove la libertà di pensiero e di espressione, 
consentendo alle persone di esprimere le proprie opinioni e 
credenze senza timore di persecuzione o censura. Una 
tematica che, tra l’altro, si ripropone oggi in ambito di 
tecnologia di social-media dove estremismo politico e 
religioso sono all’ordine del giorno e all’origine di spaccature 
considerevoli traslate nella realtà di tutti i giorni. 
La libertà di pensiero ricollegabile alla tradizione umanistica 
– che ha costituito inoltre la migliore premessa per uno 
sviluppo tecnologico senza precedenti nella storia umana – 
favorisce il progresso intellettuale e scientifico, 
incoraggiando la critica e la discussione. Non a caso, in 
ambito umanistico, si sottolinea l’importanza della tolleranza, 
del rispetto delle opinioni altrui e della convivenza pacifica in 
una società eterogena. Gli umanisti promuovono il rispetto 

AMEDEO GASPARINI
 



122 
 

per la diversità in tutte le sue forme, inclusi aspetti come la 
religione, l’etnia, l’orientamento sessuale e le opinioni 
politiche. Credono che ogni individuo debba essere trattato 
con dignità e rispetto. Confronto delle idee significa essere 
disposti ad ascoltare e considerare opinioni in contrasto con 
le proprie, senza necessariamente accettarle, ma mantenendo 
un clima di dialogo civile. Una sfida particolarmente sentita 
nell’epoca dei social media. 
 
VANTAGGI DELLA TECNOLOGIA PER L’UMANESIMO 
La tecnologia offre numerosi vantaggi che possono migliorare 
la nostra vita e contribuire più in generale al progresso umano. 
L’uso responsabile della stessa è imprescindibile nella 
gestione delle sfide correlate per massimizzare i benefici per 
gli utenti. La tecnologia ci consente di accedere a una quantità 
di informazioni infinita, consentendo di imparare, crescere e 
svilupparci in modo rapido. In questo senso, la tecnologia ha 
reso possibile la democratizzazione della conoscenza e ha 
strappato, dalla povertà intellettuale milioni di individui. Ha 
dato delle chance. Grazie a Internet e ad altre tecnologie 
digitali – e sempre di più l’AI – l’informazione è diventata 
accessibile a un pubblico globale, abbattendo barriere 
geografiche e finanziarie che nei secoli passati avevano 
limitato l’accesso a risorse educative e culturali solo ad una 
piccola minoranza. La tecnologia favorisce un potenziale 
apprendimento continuo in qualsiasi momento e luogo chi ne 
ha accesso – una percentuale che è salita notevolmente negli 
anni è – semplificando la vita delle persone. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



123 
 

L’accesso all’informazione ha contribuito alla 
globalizzazione della cultura – qualcosa di impensabile in 
tempo. La disponibilità di basi di dati scientifiche, documenti 
di ricerca e risorse accademiche online, ad esempio, ha 
accelerato il progresso scientifico e tecnologico. La 
collaborazione internazionale e la condivisione di conoscenze 
sono diventate più accessibili e alla portata di tutti, 
coniugandosi anche alla possibilità di maggiori scoperte e 
innovazioni. I dispositivi tecnologici (smartphone) e le 
piattaforme digitali ci consentono di essere connessi con 
persone di diverse parti del mondo, facilitando la 
comunicazione e promuovendo comprensione e 
cooperazione. Questo è fondamentale per la creazione di una 
società globale più interconnessa. Dalla cooperazione 
spontanea degli individui si arriva alla creazione di maggiori 
output – sempre di più tramite l’intervento della tecnologia, 
che contribuisce a semplificare questo processo e formare 
legami anche con altre discipline. 
L’espansione della tecnologia ha significato un tempo (nel 
mondo reale, geografico) e significato tutt’ora (nel mondo 
virtuale, social) l’abbattimento delle barriere (grazie ai 
dispositivi tecnologici e alle piattaforme digitali, è possibile 
comunicare in tempo reale con persone situate in diverse parti 
del mondo); facilitazione della comunicazione interculturale 
(i social consentono alle persone di condividere esperienze, 
opinioni e punti di vista con individui provenienti da contesti 
diversi); collaborazione globale (gli individui possono 
lavorare insieme su progetti, iniziative e ricerche da remoto); 
promozione della comprensione (la connettività permette di 

AMEDEO GASPARINI
 



124 
 

sfidare stereotipi e pregiudizi attraverso il dialogo e la 
conoscenza reciproca); infine, l’emergere di movimenti 
sociali globali (i social media sono utilizzati anche per 
coordinare proteste, condividere informazioni, sollecitare 
cambiamenti). L’automazione crescente di un tempo e l’AI di 
oggi possono migliorare l’efficienza e la produttività in vari 
settori, liberando le persone da sfiancanti compiti ripetitivi, 
che non solo annichiliscono, ma non consentono alcuno 
sviluppo dei processi creativi e impoveriscono dal profilo 
intellettuale. 
Una prospettiva umanistica promuove la tecnologia come 
supporto e aiuto. Essa consente in potenza maggiore 
concentrazione su attività creative e significative per gli esseri 
umani. Creative perché si rivelano uniche nel loro modo di 
presentarsi, semplicemente di essere; significative, perché 
hanno un significato speciale per chi le avvia. L’automazione 
e l’AI hanno diversi potenziali favorevoli. Tra questi, 
l’aumento dell’efficienza (automazione e AI possono eseguire 
compiti noiosi in modo molto più veloce ed efficiente rispetto 
all’uomo, portando a maggiore produttività nei rispettivi 
settori). Ma si aggiungano anche elementi come 
l’apprendimento automatico e analisi dei dati (l’AI, ad 
esempio, può analizzare grandi quantità di dati in modo 
rapido, identificando tendenze e modelli in ogni ambito che 
potrebbero sfuggire ad un per quanto scrupoloso essere 
umano) oppure l’assistenza nella presa di decisioni (ad 
esempio la diagnosi medica o la gestione finanziaria, seppure 
questi debbano comportare – ancora – una supervisione da 
parte dell’uomo). 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



125 
 

E ancora, le sfide per l’occupazione (possibile sostituzione di 
alcune posizioni di lavoro e i conseguenti dilemmi sulla 
necessità di riqualificare la forza lavoro) o le implicazioni 
etiche (non si scappa: l’AI solleva questioni etiche, come la 
responsabilità delle decisioni prese dagli algoritmi e la 
protezione della privacy). La tecnologia offre strumenti 
avanzati per la creatività e l’innovazione. Artisti, designer, 
musicisti e scrittori possono sfruttare software e hardware 
avanzati, sempre più integrati con l’AI, per esprimere la 
propria creatività in modi innovativi, sorprendenti, non ovvi. 
Si pensi agli strumenti digitali per l’arte e il design; la 
produzione musicale e audio digitale; la scrittura facilitata 
grazie all’AI e la pubblicazione online. Oppure, la 
realizzazione di film e video alla portata di tutti; la stampa 3D 
e prototipazione rapida. Ma la tecnologia può essere utilizzata 
in maniera proficua per affrontare sfide ambientali, mitigando 
l’impatto umano negativo sull’ambiente. 
I benefici della tecnologia toccano diversi settori. Tra questi: 
energia rinnovabile (pannelli solari e pale eoliche sono 
diventate più efficaci ed economiche); efficienza energetica 
(fabbricazione di apparecchiature domestiche a basso 
consumo); riciclo avanzato (la riduzione della quantità di 
rifiuti destinati alle discariche); monitoraggio ambientale 
(sensori e reti di rilevamento permettono di monitorare la 
qualità dell’aria e dell’acqua, la biodiversità e i cambiamenti 
climatici); agricoltura sostenibile (le innovazioni 
tecnologiche in materia consentono di ridurre l’uso di acqua, 
pesticidi e fertilizzanti, riducendo l’impatto ambientale); 
trasporti sostenibili (veicoli elettrici, biciclette elettriche, car 

AMEDEO GASPARINI
 



126 
 

sharing, che riducono le emissioni di gas serra); infine, la 
consapevolezza ambientale (le tecnologie di comunicazione 
potrebbero promuovere comportamenti più ecologici). 
La tecnologia si pone parallela al miglioramento della vita 
della persona sotto tanti aspetti, rendendo le attività 
quotidiane più facili, sicure e confortevoli. Si pensi alla 
tecnologia medica (che ha rivoluzionato il settore sanitario, 
consentendo diagnosi più accurate e trattamenti più efficaci); 
all’assistenza alla mobilità (ad esempio, tramite protesi); 
all’automazione domestica (per gestire la casa in modo più 
efficiente tramite sistemi di sicurezza); comunicazione e 
connettività (rimanere a contatto con le persone); accesso 
all’istruzione (attraverso corsi online, consentendo alle 
persone di acquisire nuove skills); divertimento e 
intrattenimento (videogames, streaming, realtà aumentata); 
infine, i miglioramenti nella mobilità urbana (che riducono 
l’inquinamento). 
Un ultimo vantaggio della tecnologia a favore 
dell’umanesimo è legato all’inclusione sociale. La tecnologia 
offre opportunità per abbattere le barriere e garantire che tutte 
le persone possano partecipare attivamente alla società. Tra i 
pro della tecnologia in termini di inclusione sociale e 
umanesimo si possono elencare: l’Assistive Technology 
(progettata per supportare le persone con disabilità); 
accessibilità digitale (i siti web, le app siano progettati in 
modo da essere accessibili a tutti); comunicazione inclusiva 
(dispositivi di comunicazione basati sul riconoscimento 
vocale); mobilità assistita (con dispositivi di mobilità guidata 
da computer); inclusione nell’istruzione (strumenti di lettura 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



127 
 

e scrittura assistita, piattaforme di e-learning flessibili); 
infine, accesso al lavoro (dispositivi di input alternativi e 
tecnologie di comunicazione assistita che consentono di 
lavorare in modo efficacemente). 
 
RISCHI DELLA TECNOLOGIA PER L’UMANESIMO 
Abbiamo esaminato i vantaggi della coniugazione umanesimo 
e tecnologia. Certo, specialmente nel XX e XXI secolo, la 
tecnologia ha portato molti benefici alla società umana, ma ha 
anche generato sfide e rischi che possono minacciare 
l’umanesimo e l’uomo in diversi modi. Come elaborato nel 
prossimo capitolo, per affrontare queste sfide e mitigare i 
rischi è importante adottare sia politiche che pratiche 
responsabili in materia di tecnologia, come la promozione 
dell’alfabetizzazione digitale e garantire la sicurezza dei dati, 
sostenendo ricerca e sviluppo in questo senso. Inoltre, è 
essenziale mantenere un equilibrio tra l’innovazione 
tecnologica e i valori umani fondamentali per preservare 
l’umanesimo in un mondo sempre più tecnologico. Tra i rischi 
e le sfide, ne delineiamo otto maggiori. 
Dipendenza e alienazione sociale. L’uso eccessivo della 
tecnologia può portare alla dipendenza e all’isolamento 
sociale, a discapito delle relazioni interpersonali e del 
benessere emotivo, nonché alla riduzione delle interazioni dal 
vivo. Le persone potrebbero dedicare eccessivo tempo alla 
tecnologia a discapito delle attività quotidiane e delle 
relazioni interpersonali. Succede; è successo e succederà, 
prevedibilmente, sempre di più. L’uso eccessivo della 
tecnologia può portare all’isolamento sociale e gli individui 

AMEDEO GASPARINI
 



128 
 

potrebbero preferire comunicare online piuttosto che faccia a 
faccia, fino all’insoddisfazione corporea e all’abbassamento 
dell’autostima. Non stupisce che si consegue quindi una 
riduzione della produttività, a causa delle distrazioni del 
mondo virtuale e della sedentarietà associata all’uso 
prolungato di dispositivi digitali. 
Un secondo svantaggio è proprio l’isolamento sociale: un uso 
smodato delle tecnologie potrebbe condurre a questo status, 
allontanando l’utente – non più solo persona – dalla sua 
dimensione umanistica, compromettendo le relazioni 
interpersonali. Le interazioni sui social tendono ad essere 
superficiali e distanti rispetto alle relazioni faccia a faccia. Le 
conversazioni online possono mancare di empatia e intimità, 
compromettendo la qualità delle relazioni. L’uso eccessivo 
del tempo online va a scapito della possibilità della persona di 
spendere tempo nel mondo reale. Sul fatto se il mondo online 
è davvero online – o si è sostituito al reale – c’è dibattito, ma 
le interazioni dal virtuale al reale portano con sé delle 
conseguenze, tra cui sentimenti e percezioni di insicurezza e 
inadeguatezza. L’ansia sociale, la depressione, sono pure 
potenziali conseguenze di una diminuzione delle interazioni 
sociali in persona. 
L’accumulo di dati personali tramite la tecnologia può 
minacciare la privacy e sollevare preoccupazioni su 
sorveglianza e manipolazione delle informazioni. Mentre la 
tecnologia ha apportato notevoli vantaggi nella raccolta e 
nell’analisi dei dati, ha anche sollevato gravi preoccupazioni 
sulla privacy e la sicurezza delle informazioni personali. 
L’accumulo di dati personali aumenta il rischio di violazioni 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



129 
 

della privacy. Le fughe di dati possono risultare in 
informazioni personali sensibili finendo nelle mani sbagliate 
e danni quali il furto di identità o il danneggiamento della 
reputazione. Non meno allarmante è la questione della 
sorveglianza di massa da parte dei governi, che mettono in 
pericolo la libertà individuale. I sistemi di sorveglianza basati 
su videocamere e riconoscimento facciale minano la privacy 
delle persone. 
Un quarto svantaggio è legato alle cosiddette disuguaglianze 
digitali. Non tutte le persone hanno accesso alle stesse risorse 
tecnologiche. Questo crea divari digitali che accentuano le 
disuguaglianze socioeconomiche, escludendo gruppi di 
persone dalla partecipazione economica e culturale. Non tutte 
le persone hanno accesso a Internet. Il che oggi esclude dalle 
opportunità di apprendimento online. Sussistono tre tipi di 
divario in materia. 1) Generazionale: gli anziani hanno meno 
familiarità con la tecnologia o meno accesso ad essa. 2) 
Economico: le persone con risorse economiche limitate non 
possono acquistare nuovi dispositivi tecnologici. 3) Nelle 
competenze digitali: pur avendo accesso alla tecnologia, 
alcuni non possiedono le competenze digitali necessarie per 
utilizzarla. 
L’automazione può sostituire alcune mansioni umane, 
portando alla perdita di posti di lavoro in alcuni settori – un 
certo grado di “disoccupazione tecnologica” è inevitabile. 
Con l’AI in particolare, molte professioni e mestieri saranno 
sostituiti. L’automazione può sostituire lavoratori in una serie 
di settori, come la produzione, la logistica, la gestione dei dati. 
Le macchine diventeranno sempre più efficienti nell’eseguire 

AMEDEO GASPARINI
 



130 
 

compiti svolti precedentemente da esseri umani. Le persone 
che perdono il lavoro a causa dell’automazione possono 
trovarsi in una situazione finanziaria precaria, mentre chi 
lavora nell’industria tecnologica o in settori ad alta 
automazione possono guadagnare di più – ma è anche vero 
che nuovi lavori verranno a crearsi. Una prospettiva 
umanistica che riporti l’uomo al centro non disdegnerebbe 
investimenti massicci in programmi di formazione e 
riqualificazione dei lavoratori. 
Un sesto svantaggio considera le minacce per la sicurezza e 
l’etica. Tra i problemi che la tecnologia può causare 
sussistono: diffusione di notizie false (la tecnologia ne ha reso 
più facile la diffusione, il che può influenzare l’opinione 
pubblica e minare la fiducia nelle istituzioni); hacking (i cyber 
attacchi sono diventati più comuni e sofisticati); obsolescenza 
delle competenze umane (incapacità di risolvere problemi 
autonomamente). Oggi gli individui devono essere preparati a 
prendere decisioni informate sull’uso della tecnologia, 
tenendo conto di una domanda: chi deve rispondere per gli 
errori o le decisioni eticamente discutibili presi da algoritmi? 
Va da sé che per affrontare queste minacce etiche e di 
sicurezza, è essenziale un adeguato quadro regolamentare, che 
salvaguardando la libertà di fruizione, ma che al contempo 
aiuti a prevenire gli abusi. 
Le tecnologie moderne consentono la diffusione rapida di 
disinformazione e propaganda. La manipolazione 
dell’informazione può influenzare le elezioni, scatenare 
conflitti e minare la fiducia nel settore mediatico – già di per 
sé non propriamente alta. La manipolazione 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



131 
 

dell’informazione può coinvolgere la creazione deliberata e la 
diffusione di informazioni false o fuorvianti nelle quali 
incappano utenti, organizzazioni e governi. Questo è fatto per 
influenzare l’opinione pubblica, promuovere un’agenda 
(politica), o minare la fiducia nelle istituzioni. Rientra 
nell’ambito di una nuova tipologia di guerra, la cosiddetta 
guerra ibrida. La diffusione della disinformazione può avere 
impatti sulle elezioni e incrementare conflitti sociali su 
questioni sensibili come l’etnia o la religione e naturalmente 
la politica – ambiti che accendono già di per sé il fervore dei 
cittadini (estremisti e non). 
Infine, un ultimo svantaggio sul rapporto tecnologia-
umanesimo è da vedere alla luce della sovranità e sicurezza 
nazionale. Esse sono questioni di vitale importanza per 
qualsiasi nazione e la dipendenza da tecnologie straniere o la 
vulnerabilità delle infrastrutture tecnologiche possono 
minacciarle. Quando una nazione dipende in modo 
significativo da tecnologie straniere, specialmente in settori 
critici come la difesa o l’energia, si espone a potenziali 
minacce alla sua sovranità. Se il fornitore estero decidesse di 
interrompere la fornitura o di utilizzare le tecnologie in modo 
ostile, la nazione potrebbe trovarsi in una posizione di 
vulnerabilità. Una vulnerabilità che sussiste anche nel settore 
delle infrastrutture tecnologiche critiche e “a larga capienza”, 
come social network, ma anche nel settore dell’energia, del 
trasporto e della sanità. 
 
 
 

AMEDEO GASPARINI
 



132 
 

L’EQUILIBRIO È LA RESPONSABILITÀ 
Nei capitoli precedenti abbiamo esaminato vantaggi e 
svantaggi della tecnologia in ambito di umanesimo. La 
tecnologia può portare difatti enormi vantaggi, ma senza una 
gestione responsabile, può generare conseguenze negative per 
l’individuo e la società. Qui di seguito alcuni punti chiave su 
come trovare un equilibrio adeguato tra tecnologia e 
umanesimo nell’ambito di un approccio responsabile alla 
tecnologia, pur salvaguardando l’umanesimo. 
Anzitutto, occorre prestare attenzione all’etica e valori umani. 
Garantire, cioè che lo sviluppo e l’uso delle tecnologie siano 
guidati da principi etici è fondamentale per preservare la 
dignità umana. Il cui rispetto dovrebbe essere al centro dello 
sviluppo tecnologico. Ciò significa evitare la creazione o 
l’uso di tecnologie che possano danneggiare o disumanizzare 
le persone. O quanto meno, non usarle. Ad esempio, le 
tecnologie biomediche devono essere sviluppate con una 
considerazione rigorosa – ma pur sempre liberale – per 
l’incolumità e la dignità dei pazienti. Poi la questione della 
privacy: le tecnologie che raccolgono e trattano dati personali 
dovrebbero farlo in modo trasparente e conforme alle norme 
sulla privacy. 
Ma per mantenere anche una dimensione umanistica, le 
decisioni sulle tecnologie dovrebbero essere fatte in modo 
imparziale, evitando discriminazioni basate su etnia, genere, 
o orientamento sessuale. Un’attenzione nei confronti 
dell’impatto ambientale sarebbe qualcosa di etico – e le 
tecnologie dovrebbero essere sviluppate e utilizzate in modo 
sostenibile per mitigare i danni all’ambiente e preservare le 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



133 
 

risorse per le generazioni future. Desiderabile sarebbe anche 
il coinvolgimento del pubblico nelle decisioni etiche 
riguardanti la tecnologia è un attore primario. Le voci della 
società civile e degli dovrebbero essere ascoltate quando si 
tratta di sviluppare normative che riguardano la tecnologia. 
Secondariamente, promuovere l’alfabetizzazione digitale è 
cruciale per consentire alle persone di comprendere le 
implicazioni delle tecnologie e prendere decisioni informate. 
L’alfabetizzazione digitale: 1) Promuove consapevolezza dei 
rischi associati all’uso delle tecnologie, come la minaccia per 
la privacy, la sicurezza informatica e la diffusione della 
disinformazione. 2) Offre opportunità educative e consente 
agli individui di sfruttare appieno le opportunità educative 
offerte dalla tecnologia. 3) Promuove la partecipazione nella 
società digitale per partecipare a queste dinamiche e per 
accedere a servizi governativi, bancari, sanitari, etc. 4) 
Protegge l’utente da attacchi online. 5) Aiuta a sviluppare il 
pensiero critico nell’analizzare le informazioni in Rete. 6) 
Apre gli orizzonti all’accesso alle opportunità economiche per 
competere nel mercato del lavoro. 7) Stimola l’innovazione. 
Le persone con competenze digitali sono generalmente più 
propense a contribuire a soluzioni creative. 
Un terzo punto per trovare equilibrio tra tecnologia e 
umanesimo è la regolamentazione responsabile che coniughi 
libertà e sicurezza. Essa tiene conto dell’innovazione 
tecnologica, ma imporrebbe allo stesso tempo la protezione 
dei diritti e la sicurezza delle persone. La regolamentazione 
deve essere agile e adattabile per rispondere ai cambiamenti 
rapidi nella tecnologia. Una regolamentazione responsabile 

AMEDEO GASPARINI
 



134 
 

ha come primo obiettivo quello di proteggere i diritti 
individuali e garantire la libertà online. Estendendo il 
concetto, una regolamentazione saggia coinvolge più attori e 
si serve della collaborazione internazionale. Ma la 
regolamentazione deve necessariamente essere proporzionata, 
giacché l’eccessiva regolamentazione delle attività è 
inefficiente. 
Quarto: coinvolgere il pubblico nelle decisioni sulla 
tecnologia. Le opinioni e le preoccupazioni sia individuale, 
che delle comunità devono essere considerate nella 
progettazione e nell’implementazione delle tecnologie. 
Questo è in linea con lo spirito di “fratellanza” prescritto 
dall’umanesimo. Il coinvolgimento del pubblico porta una 
varietà di prospettive ed esperienze, il che facilita il fatto che 
queste tecnologie sono accettate dalla società. Esso inoltre 
contribuisce a costruire legittimità e fiducia nelle istituzioni e 
nelle aziende che sviluppano e utilizzano la tecnologia. 
Quando le persone si sentono ascoltate e partecipano al 
processo decisionale, sono più propense a fidarsi delle 
decisioni prese. E verosimilmente non saranno contro 
l’implementazione delle stesse – il che non è poco. Maggiore 
è il grado decisionale, maggiore sarà il grado di comprensione 
pubblica dei temi tecnologici complessi. 
Un altro punto sull’attenzione allo sviluppo sostenibile: la 
tecnologia dovrebbe contribuire al benessere a lungo termine 
dell’umanità e dell’ambiente. Come ricordato, l’obiettivo 
principale dello sviluppo sostenibile è garantire che l’uso 
della tecnologia contribuisca al benessere dell’umanità senza 
compromettere la capacità delle generazioni future di 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



135 
 

soddisfare le proprie esigenze. L’efficienza energetica 
contribuisce a ridurre l’impatto ambientale delle tecnologie, 
così come la riduzione degli sprechi. Inoltre, promuovere 
energia rinnovabile e pulita, ridurre i rifiuti elettronici, 
monitorare l’ambiente e assicurare una mobilità sostenibile è 
essenziale per ridurre l’impatto ambientale. 
Saper bilanciare automazione e competenze umane è un altro 
elemento importante nel tentativo di trovare un punto di 
equilibrio responsabile tra umanesimo e tecnologia. Mentre 
l’automazione è utile per aumentare l’efficienza, è importante 
mantenere e sviluppare competenze umane uniche – e per ora 
non replicabili – come la creatività o l’empatia. 
L’automazione e le competenze umane non dovrebbero essere 
viste come sostituti l’uno dell’altro, ma come complementari. 
L’automazione può svolgere compiti ripetitivi e noiosi, 
consentendo agli esseri umani di concentrarsi su attività che 
richiedono creatività, empatia e intuizione. Mentre 
l’automazione può eseguire compiti basati su algoritmi, la 
capacità umana di pensiero creativo è affine alla generazione 
di nuove idee e soluzioni. 
Un ultimo punto è la responsabilità individuale. Ogni 
individuo ha un ruolo nella gestione responsabile della 
tecnologia. Ciò implica una riflessione critica sull’uso della 
stessa, così come la protezione della privacy e la promozione 
di comportamenti digitali responsabili. La prima forma di 
responsabilità individuale è la consapevolezza. Gli individui 
devono essere consapevoli degli impatti delle loro azioni 
digitali sia a livello personale che collettivo – online e offline. 
La responsabilità individuale implica anche comportarsi in 

AMEDEO GASPARINI
 



136 
 

modo etico online: gli utenti dovrebbero essere in grado di 
discernere tra fonti affidabili e non affidabili e cercare 
informazioni accurate. Essa implica il rispetto delle leggi 
digitali; ciò include il rispetto del diritto d’autore, la 
conformità alle leggi sulla privacy e la prevenzione di 
comportamenti illegali online. 
 
IN PRATICA: SUGGERIMENTI NORMATIVI 
Quest’ultimo capitolo si propone l’obiettivo di formulare 
propose modeste, esplorando una serie schematica di 
suggerimenti a livello normativi che sono legati al concetto di 
responsabilità in ambito tecnologico, collegato 
all’umanesimo. In che maniera si può sviluppare e utilizzare 
la tecnologia in modo responsabile e sostenibile, nell’ambito 
di un’attenzione verso l’umanitarismo? Esistono diverse 
strade. 
Valutazione d’impatto. Prima di sviluppare o implementare 
una nuova tecnologia, sarebbe il caso di condurre una 
valutazione d’impatto, che dovrebbe considerare gli effetti 
sociali, ambientali ed etici dell’utilizzo della tecnologia. 
Questo processo implica un esame approfondito degli effetti 
sociali, ambientali ed etici dell’uso della tecnologia. La 
valutazione dell’impatto dovrebbe esaminare come la nuova 
tecnologia influenzerà la società e i gruppi di individui, cioè 
comprendere un’analisi dell’impatto economico a breve e 
lungo termine. È importante stabilire sistemi di monitoraggio 
(non lesivi della libertà) per valutare come la tecnologia sta 
funzionando nella pratica e apportare eventuali modifiche o 
miglioramenti in base ai risultati. 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



137 
 

Inclusione. La diversità di prospettive contribuisce a creare 
tecnologie migliori. La diversità nelle comunità tecnologiche 
porta prospettive diverse, cioè al fatto che persone con 
esperienze di vita diverse possono contribuire con idee 
innovative e soluzioni più ampie. Le comunità tecnologiche 
inclusive creano ambienti di lavoro più accoglienti e aperti. 
Ciò favorisce la collaborazione, l’innovazione e l’attrazione 
di talenti da diverse parti del mondo. Da sottolineare anche un 
potenziale miglioramento della fiducia del pubblico. Le 
tecnologie sviluppate da comunità inclusive tendono a 
guadagnare una maggiore fiducia da parte del pubblico – 
previo un processo di sensibilizzazione. Le comunità 
tecnologiche dovrebbero impegnarsi a educare i propri 
membri sui vantaggi dell’inclusione e sulle sfide legate alla 
mancanza di diversità. 
Trasparenza. Gli sviluppatori e le organizzazioni dovrebbero 
essere trasparenti riguardo alle loro pratiche e decisioni legate 
alla tecnologia. Questo aiuta a costruire la fiducia del 
pubblico e a rendere responsabili coloro che creano e 
utilizzano la tecnologia. La trasparenza stimola gli individui 
a fidarsi delle tecnologie. Quando si sa che le decisioni e le 
pratiche possono essere esaminate pubblicamente, c’è un 
maggiore incentivo a prendere decisioni etiche e responsabili. 
Difatti, la trasparenza fornisce al pubblico le informazioni 
necessarie per comprendere come funzionano le tecnologie e 
contribuisce alla condivisione delle conoscenze e alla 
collaborazione tra diverse organizzazioni e comunità. 
Educazione continua. L’educazione sulla tecnologia dovrebbe 
essere continua, non solo per i giovani, ma anche per gli 

AMEDEO GASPARINI
 



138 
 

adulti. Le persone devono essere informate sugli sviluppi 
tecnologici e sui rischi associati. Nuovi dispositivi, 
applicazioni e servizi emergono regolarmente e le persone 
devono rimanere informate su queste novità per trarne 
vantaggio e al contempo mitigare i rischi. L’AI e 
l’automazione stanno cambiando il modo in cui lavoriamo. Le 
persone devono essere preparate ad affrontare queste 
trasformazioni e a sfruttarle a proprio vantaggio – 
salvaguardando al tempo stesso la libertà degli altri nello 
spazio virtuale e non. Con l’uso diffuso della tecnologia, i 
rischi per la sicurezza sono sempre presenti. L’educazione 
continua può aiutare le persone a proteggersi da tali minacce. 
Ricerca etica. La ricerca e lo sviluppo di nuove tecnologie 
dovrebbero essere guidati da principi etici. La ricerca implica 
un approccio riflessivo e responsabile sullo sviluppo 
tecnologico, prendendo in considerazione gli impatti sociali, 
culturali ed etici delle scoperte scientifiche e delle 
innovazioni. Scienziati e ingegneri hanno la responsabilità di 
considerare le conseguenze delle loro ricerche sulle persone e 
sulla società nel complesso. La ricerca etica implica un 
impegno a evitare danni e a massimizzare i benefici, nonché 
il rispetto dei diritti, tra cui la dignità, la privacy, la non 
discriminazione e la libertà di pensiero. La ricerca etica cerca 
di evitare discriminazioni e, dunque, le tecnologie dovrebbero 
essere progettate in modo tale da non amplificare le 
disuguaglianze esistenti. 
Collaborazione internazionale. Le sfide tecnologiche 
superano i confini nazionali. La sicurezza cibernetica, la 
privacy dei dati, la regolamentazione dell’AI e altre questioni 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



139 
 

simili hanno un impatto globale. La collaborazione 
internazionale consente la condivisione di conoscenze, risorse 
e migliori pratiche tra paesi e organizzazioni. Questo 
favorisce lo sviluppo di soluzioni efficaci e l’ottimizzazione 
delle risorse disponibili. La definizione di standard globali è 
fondamentale per garantire che le tecnologie siano 
compatibili e interoperabili a livello internazionale. La 
collaborazione internazionale può contribuire a promuovere 
l’armonizzazione delle politiche e delle regolamentazioni in 
modo da evitare conflitti o incongruenze tra le diverse 
giurisdizioni. La collaborazione internazionale consente la 
condivisione di risorse per ricerca e sviluppo, consentendo di 
accelerare la scoperta di soluzioni innovative e lavorare 
insieme su progetti comuni e gestire minacce globali in più 
ambiti. 
Adattabilità. Dal momento che le tecnologie emergenti 
possono introdurre nuove sfide e opportunità in un breve 
periodo, la tecnologia evolve rapidamente e politiche e norme 
devono essere altrettanto agili ed adattarsi rapidamente per 
affrontare questi cambiamenti. L’avvento dell’AI ha sollevato 
questioni etiche e di sicurezza che richiedono aggiornamenti 
frequenti delle leggi. L’adattabilità previene il rischio di avere 
normative obsolete che non sono più rilevanti o efficaci 
nell’ambiente tecnologico attuale. D’altra parte, normative 
troppo rigide possono scoraggiare l’innovazione. 
L’adattabilità può contribuire a garantire che le normative non 
penalizzino gruppi o regioni specifiche. 
 
 

AMEDEO GASPARINI
 



140 
 

CONCLUSIONE 
Questo elaborato ha esaminato vantaggi e svantaggi della 
tecnologia per l’umanesimo evidenziandone problemi e sfide 
che sorgono dal necessario equilibrio tra i due. Dopo una 
discussone sulla natura dell’umanesimo – la definizione e le 
sue caratteristiche –, pro e contro sono stati esaminati, mentre 
un quarto capitolo ha discusso la necessaria responsabilità 
degli individui che hanno a che fare con la tecnologia. 
L’ultimo capitolo ha trattato delle proposte che vedessero 
l’amministrazione della tecnologia all’interno delle proprie 
vite in una maniera responsabile e sostenibile. Nel complesso, 
l’elaborato ha esplorato il rapporto tra tecnologia e 
umanesimo, elaborando riflessioni sulla necessità di gestire 
questa relazione responsabilmente. 
Restiamo umani: manteniamo il controllo sulla tecnologia, 
che è pur sempre un prodotto dell’uomo. Non è saggio né utile 
farsi dominare dalla tecnologia e consentirle di sbiadire le 
nostre caratteristiche umane e il concetto stesso di 
umanesimo. Il rapporto tra tecnologia e umanesimo è 
ambivalente ed è un equilibrio delicato; un equilibrio che è 
minacciato costantemente dai necessari assestamenti tra i due 
soggetti. La tecnologia offre opportunità straordinarie per il 
progresso e il benessere umano, ma richiede anche una 
gestione responsabile per mitigare sfide e rischi. Un equilibrio 
adeguato tra tecnologia e umanesimo è essenziale per 
preservare la nostra umanità, i valori fondamentali e il nostro 
benessere. Per massimizzare i benefici della tecnologia e 
mitigare le sfide, è essenziale un approccio bilanciato e una 
costante riflessione etica, ma anche un’astensione 

QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE  EREDE – N. 17 
 



141 
 

dall’alimentare gli aspetti più nocivi della tecnologia. Un 
equilibrio saggio è nell’interesse dell’uomo; e permetterà di 
preservare l’umanesimo, i valori fondamentali e il benessere 
per il maggior numero possibile di persone. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AMEDEO GASPARINI
 



 

  



 

143 
 

Guido Corallo 

Tecnologia e umanesimo: 
un rapporto difficile 

 
In più di un’occasione i temi dei concorsi indetti dalla 
Fondazione Prof. Paolo Michele Erede sono stati formulati nei 
termini di un invito, rivolto ai candidati, ad esprimere le loro 
opinioni in merito alla presunta difficile convivenza di alcune 
categorie del pensiero, oppure di alcuni elementi costitutivi 
del nostro essere che appaiono fronteggiarsi in modo 
conflittuale. È così accaduto, a suo tempo, che sia stata 
sollecitata l’opportunità di riflettere sull’eventuale 
incompatibilità esistente tra scienza e religione, o tra filosofia 
e scienza, oppure sul problematico rapporto tra corpo e mente. 
Trovo particolarmente stimolante questo modo di prospettare 
le cose, per almeno due motivi. Il primo è che si tratta – il 
tema attuale non fa eccezione – di argomenti che non 
appartengono ad un astratto mondo delle idee, ma che 
implicano tutti delle importanti ricadute concrete sulle 
esistenze di ognuno. Il secondo motivo risiede nel fatto che il 
proporre delle tematiche che si mostrano in apparente 
contrasto tra di loro induce a riflettere circa l’ipotesi che certi 
conflitti i quali, a tutta prima, potrebbero apparire acuti e 
insanabili, possano talvolta non esserlo in modo così estremo. 
Detto in altri termini, può capitare di rendersi conto, nel corso 
delle proprie riflessioni, del fatto che certi opposti non lo sono 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

144 
 

poi così tanto, che vi è spazio per una loro convivenza, 
ancorché sofferta. Per giungere a questo genere di 
conclusione – ovviamente ove ciò sia effettivamente possibile 
senza incorrere in eccessive forzature – è necessario 
predisporre la mente all’approfondimento delle cose, al 
superamento della mera constatazione di come esse appaiano 
in superficie. È anche necessario liberarsi da certi pregiudizi 
che a volte sono assai radicati in noi. Può insomma accadere, 
strada facendo, che si giunga a valutare una determinata 
questione da un’angolazione diversa da quella dalla quale si 
era abituati a guardare. Tutto questo favorisce l’acquisizione, 
o l’ampliamento, della cosiddetta apertura mentale, cosa che 
è sempre assai salutare. La mente non è adatta ai recinti. Essa 
deve spaziare, alla costante ricerca di prospettive sempre 
nuove, pena il rischio che le proprie idee si fossilizzino e che 
finiscano con il diventare sterili. È certamente comodo e 
rassicurante il fatto di avere dei punti di riferimento che sono 
ritenuti solidi, se non addirittura granitici. Sennonché, 
l’attitudine di chi pratica la ricerca dovrebbe essere quella di 
chi mantiene costantemente aperta la propria mente alle 
prospettive nuove. Questo voler guardare lontano e sempre 
oltre corrisponde ad una mentalità che ho sempre sentito 
affine. Non a caso, fu giusto l’ambito della ricerca quello che 
attrasse fin da subito la mia attenzione da giovane. Esso 
coincise con quella scelta di vita che mi vide impegnato in 
quello specifico ruolo che ricoprii per così tanti anni in ambito 
universitario, nel campo della Medicina. Per un ricercatore 
ogni meta è solo provvisoria. Raggiungere un traguardo, 
gioire del fatto di averlo raggiunto, fermarsi un istante, 



GUIDO CORALLO 
 

145 
 

godersi il momento, recuperare il fiato e poi rimboccarsi 
subito dopo le maniche, carichi di entusiasmo, alla volta di un 
traguardo ancora più ambizioso di quello precedente: questo 
è lo spirito della ricerca.  
Fatta questa premessa, e dunque accingendoci ora ad 
affrontare l’argomento che è stato proposto nella presente 
occasione giusto con lo spirito del ricercatore, proveremo a 
indagare se il rapporto tra tecnologia e umanesimo sia 
irrimediabilmente destinato ad essere definito “difficile”, 
oppure se sia possibile che quelle due categorie si parlino, 
magari intendendosi anche piuttosto bene, almeno a tratti. 
Svolgerò la mia indagine dapprima sotto un profilo generale, 
guardando alle tecnologie in senso lato, e successivamente 
focalizzando la mia attenzione su un paio di esse in 
particolare. Per quanto riguarda l’umanesimo, ne prenderò in 
considerazione talvolta gli aspetti classici, talaltra quelli più 
aderenti all’attualità. 
Quando si affronta un qualsiasi argomento è cosa opportuna 
partire con le idee chiare circa quelli che sono i precisi 
connotati di ciò di cui si dibatte. Desidererei evitare, a questo 
proposito, sia di usare i toni freddi e impersonali che sono 
propri delle definizioni enciclopediche, sia di ricorrere a 
quell’impostazione nozionistica che è così tanto evocativa 
delle atmosfere liceali. Sull’umanesimo poche parole, 
dunque, dal momento che molte ne abbiamo a suo tempo 
ascoltate da dietro i banchi di scuola. Mi limiterò pertanto a 
rammentare, a grandissime linee, le cose essenziali, ossia che 
questo movimento culturale, nato in Italia alcuni secoli 
orsono, ha collocato l’uomo al centro del mondo e della 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

146 
 

natura, elevandolo a protagonista e a dominatore della Storia, 
valorizzando particolarmente principi e ideali propri della 
classicità. Esso ha generato una vera e propria esplosione di 
bellezza, come è assai raramente accaduto. Una bellezza 
poliedrica, che possiamo tuttora gustare ammirando le opere 
artistiche che ne scaturirono, oppure leggendo i capolavori 
poetici, letterari, filosofici che vi videro la luce. Una “Grande 
Bellezza” la definirei, ispirandomi al titolo di un film di 
successo. L’umanesimo ha anche inseguito il sogno di 
pervenire ad un modello di società in cui potesse regnare una 
perfetta armonia, in grado di permeare ogni aspetto 
dell’esistenza umana. Uno dei simboli di questo modo di 
concepire la vita e il mondo è rappresentato da quel bellissimo 
disegno di Leonardo Da Vinci, denominato “uomo 
vitruviano”. Altri simboli ancora, sempre indicativi di un 
certo modo di vedere le cose, sono rappresentati dai diversi 
dipinti ispirati al soggetto della “città ideale”. Il sintetico 
tratteggio che è stato appena fatto si riferisce ovviamente 
all’umanesimo inteso in senso stretto, ossia a quello che ha 
una sua precisa collocazione storica. Occorre tuttavia 
considerare il fatto che sarebbe riduttivo ritenere che tale 
movimento debba sottostare al vincolo di limiti temporali così 
rigidi, quasi che poi fosse scattato un interruttore che avesse 
improvvisamente posto fine a tutto. Esiste, pertanto, anche 
una forma moderna di umanesimo, che – una volta che questo 
sia stato sfrondato di tutti i suoi anacronismi – continua a 
porre l’accento sulla centralità della figura umana e che 
persevera nella missione di tramandare la cultura classica. 
Compito – quest’ultimo – che, nell’ambito della scuola 



147 
 

secondaria, è affidato prevalentemente ad un ginnasio-liceo 
che da tempo registra purtroppo un significativo calo delle 
iscrizioni, probabilmente legato al fatto che si tratta di una 
scuola che viene ritenuta colpevole, a torto, di guardare 
prevalentemente al passato, quasi disinteressandosi del 
futuro. Chi muove questa critica non si rende conto, 
evidentemente, di quello che è il reale compito precipuo di 
quell’indirizzo di studi, che consiste nel consentire ai giovani 
l’acquisizione di una forma mentis che, stimolando 
l’attitudine al ragionamento, allo sviluppo del senso logico, 
alla cura di una severa disciplina dell’intelletto, si rivelerà poi 
utile in tutti gli aspetti della vita dell’individuo, compresa 
l’evenienza che questi diventi un uomo di scienza (è 
significativo, al riguardo, il fatto che non pochi nomi celebri 
della fisica provengano dagli studi classici, cosa che ad un 
occhio superficiale potrebbe apparire singolare). Chiuso 
questo inciso, cerchiamo ora di circoscrivere il campo per 
quanto riguarda la tecnologia, cominciando con il dire che 
questa rappresenta un mare magnum di risorse, che si 
riversano in una quantità enorme di rivoli, ossia di diverse 
discipline. Nonostante l’estrema varietà di queste discipline, 
un fattore le accomuna tutte: le tecnologie (da qui in avanti 
impiegherò il termine al plurale, giusto in virtù di quella 
grande variegatura cui si accennava) sono tutte orientate verso 
uno scopo ben preciso, che è quello di rendere più agevoli le 
nostre vite, grazie all’impiego di mezzi e di procedure che 
facilitino il raggiungimento degli obiettivi e la soluzione dei 
problemi, facendolo, oltretutto, in modo rapido, nonché in 
maniera tale da fare risparmiare fatica all’uomo, o da 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

148 
 

evitargliela del tutto (a rigor di termini, l’invenzione della 
ruota è equivalsa a tutti gli effetti all’introduzione di una 
tecnologia, ma è evidente, peraltro, come solo le moderne 
tecnologie siano quelle che sono in grado di suscitare quei 
presunti problemi sui quali è qui incentrata la nostra 
attenzione). Le finalità appena enunciate le si coglie in 
maniera piuttosto ovvia quando si è alle prese con le 
tecnologie di utilizzo quotidiano. La cosa è un po’ meno 
scontata per ciò che riguarda le tecnologie delle quali si 
avvalgono la fisica sperimentale e la ricerca spaziale, sulle 
quali ci soffermeremo brevemente in seguito. Esse 
perseguono un fine la cui utilità spesso sfugge all’individuo 
medio, perché esso viene percepito come un qualche cosa di 
astratto e di sganciato dalla realtà quotidiana: questo fine è la 
conoscenza. Ebbene, a proposito di quest’ultima, è opportuno 
precisare con chiarezza che la conoscenza non è mai cosa fine 
a sé stessa, destinata a restare confinata entro le mura di 
circoli esclusivi riservati ai soli scienziati, ma è un’ineludibile 
esigenza dell’uomo, che è nata assieme a lui e che finisce 
sempre con il modificare le nostre vite, talvolta persino in 
maniera significativa. Una cosa è certa, ossia che le tecnologie 
nascono in veste di amiche e alleate dell’uomo. Dunque, i 
presupposti sono buoni, anche se poi va considerato che, via 
via che le tecnologie avanzano, possono farsi strada, 
parallelamente alla loro evoluzione, alcune insidie nei 
confronti delle quali è opportuno non farsi cogliere 
impreparati. Mi riferisco qui anche, ma non solo, ai sempre 
più diffusi impieghi dell’intelligenza artificiale (utilizzerò in 
seguito l’acronimo internazionale AI, il cui uso è ormai 



149 
 

invalso), con la quale siamo oggigiorno chiamati a 
confrontarci. Ce ne occuperemo più avanti. Per ora ci 
soffermeremo su alcuni aspetti critici di ordine più generale. 
Essi sono stati messi in luce da diversi intellettuali.  Uno di 
essi è il filosofo-psicanalista Umberto Galimberti (reputo 
opportuno, in questa sede, limitarmi alla sporadica citazione 
di qualche pensatore contemporaneo, sembrandomi cosa 
eccessiva, ed anche superiore alle mie capacità, addentrarmi 
nell’analisi delle obiezioni che già un filosofo del calibro di 
Heidegger aveva a suo tempo mosso nei confronti della 
tecnica). Nel pensiero di Galimberti ricorrono spesso forti 
timori e perplessità, nei confronti delle tecnologie. Timori che 
trovano varie motivazioni. Una di queste si ricollega al fatto 
che la crescita tumultuosa delle tecnologie sta – a parere di 
questo autore – rovesciando le carte, nel senso che esse, che 
avrebbero dovuto costituire un mezzo, stanno diventando un 

fine. Paradossalmente, l’uomo – e qui si individua un grosso 
aspetto critico, in relazione a quello che è lo spirito 
dell’umanesimo – sta egli stesso diventando un mezzo alla 
mercé delle tecnologie. Queste, secondo Galimberti, stanno 
diventando le nuove dominatrici del mondo, e noi ci troviamo 
nell’impossibilità pratica di contrastare questo corso, perché 
«ad esse non possiamo contrapporre né l’etica, né la politica, 

in quanto l’etica e la politica non possono chiedere alla 

tecnica, che può, di non fare ciò che può, dato che non si è 

mai visto nella storia che uno non faccia ciò che è in grado di 

fare». Del resto, ciò che chiamiamo genericamente progresso 
– termine che, peraltro, non è da intendersi come sempre 
indicativo di una positività che debba essere ritenuta da esso 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

150 
 

inscindibile – è un processo che è di fatto inarrestabile. In 
prospettiva futura, Galimberti si mostra decisamente 
pessimista, asserendo che, anche a causa del dilagare delle 
tecnologie, «gli uomini verranno trattati come cose, più o 

meno funzionali agli apparati che li governano, e si 

troveranno a compiere le azioni prescritte dagli apparati» . 
Anche se si tratta – almeno, così mi auguro – di una visione 
alquanto esasperata delle cose, forse queste preoccupazioni 
non sono del tutto ingiustificate. L’influenza, sempre più 
pervasiva, esercitata dai social networks sulla sfera politica, 
così come l’insidia rappresentata da un’informazione che da 
una parte corre veloce, diffondendosi in modo capillare 
ovunque, dall’altra è costellata di fake news, credo rientrino 
tra i fattori che stanno contribuendo allo stato di sofferenza 
che affligge attualmente le democrazie occidentali, le quali 
stanno attraversando un momento storico difficile, 
caratterizzato dalla crisi degli ideali e dalla diffusione dei vari 
populismi, ossia di quei movimenti d’opinione che – 
espressione rozza, ma efficace – parlano “alla pancia” della 
gente, ossia ai suoi umori volubili e mutevoli, piuttosto che 
alla sua “testa”, facendosi megafono della rabbia e delle 
frustrazioni delle masse. Per parte sua, il filosofo del 
linguaggio Raffaele Simone, nel suo libro “La terza fase. 
Forme di sapere che stiamo perdendo” (Laterza, Bari, 2000), 
lancia l’allarme relativo ad un mutamento antropologico al 
quale saremmo già, almeno in buona misura, andati incontro. 
Questo studioso segnala il fatto che al modello finora più 
evoluto di intelligenza umana, che potremmo definire 
“sequenziale” (nel senso che esso possiede la proprietà di 



151 
 

attribuire un ordine di successione logica e dei livelli di 
priorità a ciò che si apprende), si sta sostituendo 
un’intelligenza che potrebbe, a sua volta, essere definita 
“simultanea”, caratterizzata dalla possibilità di trattare 
contemporaneamente più informazioni, ma senza che si sia 
capaci di attribuire loro alcun ordine gerarchico, alcuna scala 
di valore. Credo che si tratti di aspetti sui quali valga la pena 
di riflettere a fondo, pur senza illudersi che, così facendo, si 
possa mutare il corso degli eventi. Staremmo assistendo, 
insomma, ad una fase di transizione tra Homo Sapiens e Homo 

Videns (denominazione – quest’ultima – coniata dal sociologo 
Giovanni Sartori) che, come sostiene Galimberti, «non è 

portatore di pensiero, ma fruitore di immagini, con il 

conseguente impoverimento della capacità di comprensione, 

legato al consumo incontrollato dell’informazione che 

viaggia in internet». Superfluo far notare come questo Homo 

Videns, così come viene dipinto, ossia frastornato e inebetito 
da quella tecnologia che egli stesso ha messo a punto, 
confligga pesantemente con quel suo raffinato e colto 
progenitore che era stato assunto a modello dall’umanesimo. 
Sembrano abitanti di pianeti diversi. Tuttavia, è forse il caso 
di suggerire una grande prudenza, prima di consentire che 
scatti in maniera pressoché automatica quella diffidenza che 
sorge spontanea e istintiva in tutti noi ogniqualvolta il nuovo 
si affaccia, spesso inducendoci ad individuare in esso degli 
aspetti insidiosi e regressivi, ancor prima di averne apprezzato 
quelli positivi. Giova qui rammentare che alcune grandi 
menti, come Socrate e Platone, avversarono con vigore 
l’invenzione della scrittura, ritenendola del tutto inadeguata 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

152 
 

all’espressione del pensiero, rispetto alla parola. Persino dei 
giganti come loro commisero un errore così madornale. Si 
tratta di una lezione che dovremmo tenere ben presente. 
Avevo anticipato che, dopo avere proposto alcune 
argomentazioni inerenti alle tecnologie in senso piuttosto lato, 
mi sarei soffermato su un paio di aspetti particolari di esse. 
Uno di questi è rappresentato dalla già citata AI. Qui 
l’argomento si fa doppiamente spinoso, per ciò che riguarda 
quei contrasti che essa può suscitare, in riferimento allo 
spirito dell’umanesimo. Sia perché questa chiama in gioco lo 
sviluppo di macchine (chiamiamole pure genericamente così, 
tanto per intenderci) che, già oggi, sono in grado di replicare 
diverse funzioni intellettive umane, sia perché si sta 
procedendo in direzione di alcune mete non poco inquietanti, 
che fanno intravedere il rischio che le macchine possano 
sfuggire, un domani, al pieno controllo dell’uomo, al punto da 
potere assumere delle iniziative decisionali autonome, che – 
ove ritenute inadeguate o anti-etiche – potrebbero sfuggire ad 
un’efficace e tempestiva azione di contrasto. È qui del tutto 
evidente come ciò confligga palesemente con lo spirito 
dell’umanesimo, secondo il quale l’uomo è colui che tiene 
sempre saldamente in mano le redini del gioco. Se un certo 
scenario si dovesse realizzare, si tratterebbe di una 
detronizzazione in piena regola (anche se, paradossalmente, 
l’uomo vedrebbe sì insidiato il proprio ruolo di dominatore 
incontrastato, ma ad opera di mezzi generati pur sempre dalla 
propria intelligenza medesima). Addirittura, si ipotizza che, 
in un prossimo futuro, possano essere disponibili delle 
macchine dotate di una vera e propria coscienza autonoma. 



153 
 

Questo fa certamente accapponare la pelle. È accaduto anche 
a me, la prima volta che ho sentito delineare quelle 
prospettive. Un pochino di conforto mi è provenuto dalla 
lettura di un bel libro, da poco pubblicato in Italia. Esso è 
opera di un famoso neuroscienziato britannico di origini 
indiane, Anil Seth. Il suo titolo è “Come il cervello crea la 
nostra coscienza” (Raffaello Cortina Editore, Milano, 2023). 
Esso è la traduzione in italiano della versione originale, in 
inglese, di un best seller internazionale dal titolo “Being You. 
A New Science of Consciousness” (Faber & Faber, London, 
2021). Il titolo in italiano è, a mio avviso, un po’ meno felice 
di quello originale, perché in esso il termine “coscienza” 
induce a pensare a come lo intende un genitore quando rivolge 
al figlio l’esortazione «Sii coscienzioso!», riferendosi 
implicitamente all’auspicio che egli si ispiri alla propria 
buona coscienza, mentre tale termine è qui da intendersi nel 
senso dell’aver coscienza di sé, del proprio essere, della 
propria individualità, ossia nel senso di quella che si chiama 
ipseità. Ho detto in precedenza della mia propensione, 
acquisita nel corso della mia attività di ricercatore, ad 
accogliere a braccia aperte i cambiamenti di prospettiva. I loro 
ribaltamenti, poi, mi entusiasmano addirittura. Seth ci dà 
l’esempio di una di queste evenienze quando parla della 
necessità di invertire lo schema in base al quale siamo abituati 
a considerare che avvenga la nostra percezione della realtà. 
Comunemente, siamo indotti ad immaginare un tipo di 
percorso che procede dal basso verso l’alto, in base al quale 
noi reputiamo che gli oggetti posseggano le loro ben definite 
caratteristiche fisiche, che poi i sensi captano, inviando i 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

154 
 

relativi messaggi al cervello, il quale infine elabora il tutto, 
interpretando così la realtà. Ebbene, i risultati degli studi di 
Seth e del suo gruppo conducono ad un completo ribaltamento 
di questo processo, che diventa allora un percorso che procede 
dall’alto verso il basso. Secondo questa nuova prospettiva “la 

percezione è una costruzione attiva, orientata all’azione, 

invece che una registrazione passiva di una realtà esterna 

oggettiva. I nostri mondi percepiti sono sia meno, sia più di 

qualsiasi cosa questa realtà esterna oggettiva possa essere. I 

nostri cervelli creano i nostri mondi tramite processi che 

portano alle migliori ipotesi bayesiane, in cui i segnali 

sensoriali servono primariamente a tenere sotto controllo le 

nostre ipotesi percettive che si evolvono di continuo. Viviamo 

in un’allucinazione controllata che l’evoluzione ha 

selezionato non per la sua accuratezza, bensì per la sua 

utilità”. Al di là delle difficoltà concettuali e della non 
immediata intuitività di questa teoria, è da rilevare come qui 
affiori, ancora una volta, l’operato di quella che considero la 
grande orchestratrice delle nostre esistenze, che a volte 
agisce in occasioni nelle quali non ci aspetteremmo di vederla 
all’opera. Questa grande orchestratrice è l’evoluzione. Essa, 
come Seth riferisce in altra parte del libro, interviene anche 
per quanto riguarda il raggiungimento della coscienza di sé. 
Non posso qui entrare nei dettagli, ma si è trattato comunque 
di un processo che ha richiesto molto, moltissimo tempo. 
Dicevo che ho trovato tranquillizzante la lettura di questo 
libro. Lo asserisco perché, mentre non è poi così difficile 
immaginare l’esistenza di una macchina che sia in grado di 
emulare, ad esempio mediante l’utilizzo di raffinati sensori, i 



155 
 

meccanismi umani di riconoscimento della realtà, così come 
siamo tradizionalmente abituati a intenderli, mi sembra poco 
verosimile – anche se, oggi come oggi, nulla si può ormai 
escludere a priori – che una macchina possa acquisire, 
pressoché d’un tratto, la capacità di replicare quei processi di 
elaborazione cognitiva che negli umani hanno richiesto, per 
potersi sviluppare, l’opera di lunghissimi processi evolutivi, 
durati migliaia di anni. Processi che sono poi alla base di quei 
ribaltamenti di prospettiva di cui ci parla Seth. Del resto, 
credo che sulla AI si faccia molto terrorismo psicologico. Lo 
penso per diverse ragioni. Tanto per cominciare, l’AI è già 
entrata a far parte delle nostre vite, è già coinvolta in molti 
aspetti delle nostre esistenze, e non mi sembra che la cosa 
abbia causato così tanto scompiglio. Semmai, la questione è 
che, attorno alla AI, si sta alimentando la diffusione di alcune 
false leggende, come quella secondo la quale essa sarebbe una 
sorta di grande potere alieno che incombe su di noi e che ben 
presto sarà in grado di dominarci e di assoggettarci tutti quanti 
ai suoi voleri. La realtà è che l’AI è una mera emanazione ed 

estensione dell’intelligenza umana. Inoltre, è un qualche cosa 
che, per funzionare, esige l’attuazione di una procedura che è 
imprescindibile. Ossia che essa si nutra di una mole 
considerevole di dati e di parametri, che lei potrà poi gestire 
con una velocità e con una capacità di correlazione, tra i dati 
stessi, che – queste sì – sono sconosciute al cervello umano. 
Ebbene, tutti questi dati non sono altro che informazioni che 
sono già in possesso dell’uomo, e che vengono riversate poi 
nella macchina. Vero è che esse andranno successivamente 
soggette ad una sorta di processo di ricombinazione dal quale 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

156 
 

potranno eventualmente scaturire degli effetti che, oltreché 
sorprendenti, sono suscettibili di rivelarsi addirittura 
sconcertanti, ma si tratta pur sempre della combinazione di 
dati che provengono da un bagaglio di conoscenze umane che 
è già acquisito, piuttosto che esserci pervenuto da un qualche 
mondo alieno. A parte questi aspetti, a distorcere la 
percezione che la gente comune ha della AI credo contribuisca 
anche una convinzione che temo sia assai diffusa. Essa 
consiste nel ritenere che l’AI sia una sorta di equivalente 
elettronico del cervello. Così come quest’ultimo contiene una 
quantità enorme di neuroni e di sinapsi che li connettono tra 
loro, altrettanto l’AI sarebbe una sorta di replica fedele di 
tutto ciò, tradotta in termini di circuiti stampati e di microchip. 
Sennonché c’è un piccolo particolare che forse sfugge alle 
persone meno avvertite. Si tratta di questo: mentre un 
computer lo poggiamo su di un tavolo, mentre un grande 
server lo sistemiamo in una stanza, e il gioco è fatto, perché 
queste sono delle unità funzionali che, pur se interconnesse 
con altre, godono comunque di una propria autonomia 
operativa, ciò non accade affatto per il nostro cervello. Che è 
sì ospitato anch’esso da un locale ad hoc (la teca cranica), ma 
che non servirebbe a un bel niente se fosse disconnesso dal 
corpo, di cui è parte integrante a tutti gli effetti. Com’è ben 
noto, il cervello non è solo la sede dei processi mentali 
ideativi, ma è la sede di sentimenti ed emozioni che derivano 
da una rete impressionante di interconnessioni che lo 
collegano ad ogni parte del corpo e che lo interfacciano con 
la realtà circostante. Ho ritenuto opportuno indugiare a lungo 
sui vari aspetti concernenti l’AI, sia pure a rischio che 



157 
 

sembrasse un po’ smarrirsi il filo del discorso, perché 
desideravo enfatizzare particolarmente il fatto che essa è 
un’emanazione diretta dell’intelligenza umana, ne è in pratica 
un sottoprodotto. Pertanto, con molta probabilità tutta quella 
minacciosità che alcuni individuano in essa è quanto meno da 
ridimensionare. Per parte sua, quella presunta 
“detronizzazione dell’uomo” da parte delle tecnologie, che 
incomberebbe, probabilmente non avrà luogo. In altri termini, 
non aleggerebbe, torvamente minaccioso, alcun “dominio 
delle tecnologie sull’uomo”. Semmai, l’intelligenza umana si 
troverebbe, in prospettiva futura, ad essere affiancata e 

potenziata (che è ben diverso dal dire soverchiata) dall’AI. A 
quel punto, l’AI non solo si vedrebbe assolta dall’accusa di 
rivestire un ruolo conflittuale nei confronti dell’umanesimo, 
ma ne uscirebbe come un elemento che ne esalta addirittura lo 
spirito, per il fatto di essere un eccellente derivato 
dell’intelligenza umana, piuttosto che una sua insidiosa rivale. 
Che poi dell’AI si possa fare un uso malevolo, questo è 
tutt’altro discorso, che non riguarda né le tecnologie, né 
l’umanesimo, ma semmai certi aspetti innati dell’animo 
umano. 
Avviandoci alla conclusione, desidererei ritornare un istante 
su quel tipo di tecnologie cui si era fatto appena un cenno in 
precedenza: quelle che sono funzionali alla fisica teorica e 
all’astrofisica (le chiameremo in seguito, per maggior 
semplicità, “tecnologie avanzate”). In genere siamo soliti 
trascurarle del tutto, forse perché, sbagliando di grosso, le 
pensiamo lontane da noi, prive di ricadute immediate sulle 
nostre vite. Queste tecnologie si muovono, parallelamente, in 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

158 
 

due ambiti di studio che sono apparentemente del tutto diversi 
tra di loro: quello dell’immensamente piccolo (il mondo delle 
particelle subatomiche), e quello dell’immensamente grande 
(quel mondo popolato di astri che chiamiamo universo). 
Sennonché, sia i fisici delle particelle, sia gli astrofisici, sono 
accomunati dal fatto di perseguire il medesimo scopo, che è 
quello di redigere il racconto delle nostre origini, inteso come 
descrizione della nascita della materia e dello sviluppo 
dell’universo, ossia dell’habitat che ospita la vita umana. Una 
cosa davvero sorprendente è che quei due rispettivi racconti 
che ne sono scaturiti si sono mostrati, alla prova dei fatti, pur 
provenendo da percorsi così diversi, del tutto coerenti. Essi 
narrano, infatti, due storie sovrapponibili. Guido Tonelli, un 
noto fisico che svolge la sua opera presso il CERN di Ginevra 
e che, assieme a Fabiola Gianotti, ha contribuito alla storica 
individuazione del bosone di Higgs, è uno dei coautori di quel 
racconto. Come Tonelli ci rammenta nei suoi saggi, 
l’esigenza di redigere un racconto delle origini è un qualche 
cosa che caratterizza l’uomo da sempre. Già l’uomo di 

Neanderthal, predecessore di Homo Sapiens assai meno 
evoluto di questi, aveva istituito dei riti, ad esempio di 
sepoltura, e li ritraeva realizzando dei graffiti sulle pareti delle 
caverne. Facendo ciò, sottraeva tempo a tutto ciò che era utile 
per la sopravvivenza, la quale era all’epoca minacciata in ogni 
istante da mille insidie. Questo comportamento, che in 
apparenza potrebbe sembrare aver proceduto in senso opposto 
rispetto a quanto l’istinto di conservazione avrebbe dovuto 
suggerire, in realtà era probabilmente conforme ai disegni 
evolutivi, che sono essenzialmente mirati alla salvaguardia 



159 
 

della specie. Lo era per una ragione che è forse poco intuitiva, 
ma tuttavia plausibile. Ossia per il fatto che gli individui che 
abbiano avuto cura di serbare traccia della propria storia sono 
verosimilmente quegli stessi individui che – posti di fronte a 
delle gravi avversità – si rivelano più fortemente motivati di 
altri a far fronte ad esse. Questo, giusto in virtù del loro 
sentirsi altamente responsabilizzati dal compito di 
tramandare tale storia, della quale sono consapevoli di essere 
a tutti gli effetti protagonisti. Un antico detto africano, del 
resto, così recita: «Se non sai dove andare, è importante che 

tu sappia almeno da dove vieni». Ecco, l’esigenza di 
continuare a redigere questo racconto delle origini è 
vivissima ancora oggi. Lo deduciamo dal costante sviluppo di 
sofisticate e costosissime tecnologie che hanno giusto quello 
scopo. L’uomo, consapevole della sua precarietà, cerca 
almeno di lasciare dietro di sé una traccia durevole del suo 
passaggio. L’umanesimo lo ha fatto redigendo, attraverso le 
sue opere artistiche, un racconto delle origini in cui queste 
venivano fatte coincidere grosso modo con quelle dell’età 
classica. Le tecnologie che indagano l’universo hanno, per 
parte loro, completamente riscritto quel racconto, spingendosi 
indietro fino ad ere estremamente remote, del tutto ignote agli 
antichi. Ci è stato così svelato un altro tipo di Grande 
Bellezza, di tutt’altro genere rispetto alla precedente, ma non 
per questo meno affascinante. Qui vero è che l’opera 
dell’uomo non è direttamente coinvolta – perché quella 
Grande Bellezza è, a seconda delle convinzioni di ciascuno, 
la conseguenza di una creazione divina oppure un frutto del 
caso – ma l’avere svelato, con le proprie scoperte, degli 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

160 
 

inediti, stupendi panorami, è un vero capolavoro, questa volta 
tutto umano, degno degli ideali dell’umanesimo e con esso, 
credo, del tutto compatibile. 
A conclusione di tutto, desidererei proporre qualche 
considerazione che possa consentire di tirare un po’ le somme, 
in relazione a quanto fin qui argomentato. Per quanto riguarda 
la posizione centrale e dominante che l’umanesimo assegna 
all’uomo, e che le tecnologie avanzate negano, non vi è spazio 
per discussioni di sorta, dal momento che questo mito è stato 
definitivamente abbattuto. Pur prescindendo da qualsivoglia 
nozione arcaica che pretendesse di collocare la Terra in un 
centro dell’universo che sappiamo bene non esistere neppure, 
e volendone fare, invece, una questione di centralità 

dell’uomo in senso ideale, che ad egli spetti in virtù della sua 
eccellente unicità nell’ambito di un universo che sembrerebbe 
essere disabitato (il condizionale è d’obbligo), il discorso non 
reggerebbe ugualmente. Solo un paio di cifre, che 
suggeriscono l’ipotesi che l’uomo non sia affatto una 

presenza caratterizzante e irrinunciabile nell’ambito 

dell’universo, ma solo un effimero ospite di passaggio: si 
stima che l’età della Terra sia di oltre 4 miliardi di anni; 
l’uomo, almeno nella sua versione Homo Sapiens, la abita da 
circa 200.000 anni appena. Da questi dati si desume come la 
presenza dell’uomo sia un fenomeno dell’ultima ora 
nell’ambito di una Terra che ne ha fatto a lungo a meno, e che 
potrebbe continuare a farne a meno in futuro. Considerazione 
che diventa ancora più drastica se, invece che alla Terra, si fa 
riferimento all’universo e alla sua veneranda età. Le 
tecnologie avanzate hanno dunque definitivamente demolito 



161 
 

l’antropocentrismo e abbattuto così uno dei cardini 
dell’umanesimo classico. Questa, detto per inciso, non vuole 
affatto essere una considerazione tesa a sminuire il ruolo 
dell’uomo, la cui presenza credo meriti di essere considerata 
comunque un evento importante che è accaduto nell’universo. 
A proposito, invece, degli eventuali punti di convergenza, uno 
di questi è a mio avviso rappresentato dal fatto che sia 
l’umanesimo, sia le tecnologie avanzate, si sono mostrate 
impegnate in due compiti paralleli: quello di redigere il 
racconto delle origini e quello di perseguire il disvelarsi della 
Grande Bellezza, ossia quella che ammiriamo nelle opere 
artistiche che l’umanesimo ci ha tramandato e quella che 
apprezziamo nelle meraviglie dell’universo che le tecnologie 
ci hanno svelato. Ma ecco che, a turbare nuovamente ogni 
idillio, si affaccia un’ulteriore dissonanza. L’umanesimo 
storico persegue gli ideali dell’armonia e della perfezione, 
individuando queste qualità in primis in quel Cosmo che era 
ritenuto un meccanismo di così grande precisione da sembrare 
essere stato progettato ad arte. Sennonché, si commise l’errore 
di estendere, per analogia, all’intero universo, quella 
stupefacente regolarità di funzionamento degli astri che è 
osservabile dal nostro angusto angolo visuale. Ciò che oggi 
sappiamo depone, piuttosto, a favore dell’ipotesi che 
l’universo sia nato in condizioni caotiche e che continui ad 
essere una forma di caos, come si dedurrebbe dalle immani 
collisioni di galassie che sono state osservate, così come 
dall’inquietante presenza di quei buchi neri che, per poco che 
se ne conosca, si sa per certo che non siano rappresentativi di 
una bucolica quiete. La nostra stessa galassia appare essere in 

GUIDO CORALLO 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE –N. 17 
 

162 
 

rotta di collisione con quella di Andromeda. Lo scontro prima 
o poi avverrà, ma comunque in un futuro estremamente 
lontano. Le acque relativamente calme della nostra piccola 
baia non devono pertanto ingannare. Fuori infuria la tempesta. 
E di perfezione, nell’universo, se ne ravvisa ben poca. In 
maniera che ad alcuni potrà apparire spiazzante è accaduto, 
per quel che se ne sa, che da un magma primordiale che si 
poteva immaginare – quello sì – davvero perfetto, in virtù 
della sua assoluta omogeneità, è scaturita ad un certo 
momento quell’imperfezione che, creando scompiglio in 
quell’ordine, ne ha sconvolto l’assetto, dando origine al 
nostro universo così come lo conosciamo. In altri termini, 
quella perfezione che l’umanesimo pretendeva di individuare 
nell’universo fu, semmai, antecedente alle sue origini. Non è 
un caso che un saggio di Tonelli dedicato al racconto di come 
è nata la materia si intitoli “La nascita imperfetta delle cose”, 
e che Rita Levi Montalcini abbia intitolato un suo libro 
“Elogio dell’imperfezione”, sia pure facendo riferimento ad 
altri ambiti. Fatte salve queste eccezioni, al concetto di 
perfezione si è soliti attribuire un valore assai positivo, per 
ragioni sia culturali, sia religiose. La perfezione è un obiettivo 
al quale l’uomo aspira con ostinazione, nonostante egli sappia 
bene che gli è preclusa. Anche le tecnologie, che poi sono 
figlie dell’uomo, cercano, per parte loro, di avvicinarvisi il 
più possibile. Ecco forse affiorare allora, nell’ambito di 
questo balletto di punti di contatto e di dissonanze, un’altra 
affinità tra tecnologie e umanesimo. Essa risiede in quella 
spasmodica sete di perfezione che li vede entrambi coinvolti. 
In questo senso credo si possa asserire che le tecnologie 



163 
 

avanzate abbiano degnamente raccolto il testimone che 
l’umanesimo ha passato loro. Una grande differenza, tuttavia, 
la individuerei nel fatto che l’umanesimo esaltava in maniera 
incondizionata la grandezza dell’uomo, mentre le scoperte 
che le tecnologie hanno reso possibili hanno svelato una 
spietata realtà, che ridimensiona drammaticamente il ruolo, 
pressoché insignificante, che egli riveste in seno all’universo. 
Paradossalmente, più le conoscenze umane si ampliano, 
maggiore dovrebbe essere il bagno di umiltà cui l’uomo 
dovrebbe avvertire la necessità di sottoporsi. Si tratta di 
un’esigenza che pare essere davvero poco avvertita da 
un’umanità che rivela di regola un volto alquanto supponente 
ed autoreferenziale. Ecco, dunque, presentarsi l’ennesima 
dissonanza: le tecnologie, a differenza dell’umanesimo, 
rendono sì lode alle capacità umane, ma raccomandano al 
contempo l’umiltà. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GUIDO CORALLO 
 



 

  



 

165 
 

Luigi Corrias 

Tecnologia e tempo l’oracolo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
μαντεῖον Realizzato con Midjourney Prompt: “Word cloud 
background cinematic shot, anti-aliasing, HD feel --v 5.2 --s 45 
--ar 210:297 ”   Image #4 22 Ottobre 2023 ore 06:16 
@BATMAN e successive rielaborazioni da parte dell’Autore 
con Paint.net 

 
 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

166 
 

COMPRENSIONE PRELIMINARE FILOSOFICA DEL 

RAPPORTO TRA TECNOLOGIA E UMANESIMO 
Martin Heidegger, grazie alle sollecitazioni e alla fattiva 
collaborazione dello psichiatra Medard Boss, tra il 1959 ed il 
1969, presentò una serie di seminari rivolti ad un uditorio di 
medici. 
Il filosofo accettò con entusiasmo di lavorare a questo 
progetto per evitare che: “.. il suo libro non rimanesse 

nascosto solo nelle camere dei filosofi bensì potesse tornare 

a vantaggio di molti più uomini, e soprattutto quelli più 

bisognosi di aiuto”;1  
In effetti però questi seminari non hanno mai raggiunto lo 
scopo di divulgare la filosofia di Heidegger ad un pubblico di 
medici e professionisti della salute, a vantaggio delle persone 
sofferenti. 
I “Seminari di Zollikon” sono letti solo da studiosi alla ricerca 
di aneddoti o di “scorci” inconsueti sul suo pensiero. 
L’opera di Heidegger non è mai stata recepita oltre 
un’audience “professionistica”; 
L’onda lunga della ricezione di Heidegger, nella migliore 
delle ipotesi, ha lambito un pubblico di persone che 
possiedono  una  relativa  comprensione di quanto ha scritto, 
 
 

                                                           
1 Heidegger, M.e Boss, M. (2000). “Seminari di Zollikon”. Guida Editori, p.10. 



LUIGI CORRIAS

 

167 
 

pronte però a sprecare parole in merito, per apparire colte.2 
Perché “Essere e Tempo” non è mai stato ampiamente 
compreso?  
Perché non ha avuto la fortuna del materialismo dialettico di 
Marx ed Engels, dell'Inconscio di Freud, della "moda” 
esistenzialista di Sartre, del superuomo di Nietzsche, 
eccetera. 
Perché, non è mai entrato nel nostro quotidiano? 
A mio parere per due ragioni: 
● L’Oggetto della Ricerca 
● Il Metodo della Ricerca 
L’Oggetto della Ricerca 
Oggetto di “Essere e Tempo” è la ricerca del senso 
dell’Essere. 
Questo tema, scaturito dalla riflessione dei presocratici, fu 
frainteso e dimenticato per molti secoli, sino al chiarimento 
dato da Martin Heidegger, nelle pagine iniziali di “Essere e 
Tempo”.3 

                                                           
2 Per comprendere la realistica ricezione di Martin Heidegger presso un pubblico 
“colto” confronta quello che Pier Paolo Pasolini diceva a proposito di Cesare Pavese: 
“Presso l’élite culturale della provincia italiana, guai a non fare subito il nome di 

Pavese; una specie di distintivo che uno ha all’occhiello e che lo distingue dalla 

massa che non conosce Pavese, una specie di vanto”. [online] Pier Paolo Pasolini. 
(2020). “Pier Paolo Pasolini su Cesare Pavese”, intervista di Franco Fortini (1972). su 
https://www.cittapasolini.com/post/pier-paolo-pasolini-su-cesare-pavese-intervista-
di-franco-fortini-1972 [URL consultato il 24 Luglio 2023]. Corrias, L. (2022). 
“CONTRO PASOLINI Feat. Enzo Biagi Alberto Moravia”. [online] 
https://youtu.be/9QpsBiiGuIk?t=1648 [URL consultato il 24 Luglio 2023]. 
3 “Benché la rinascita della ‘metafisica’' sia considerata una conquista del nostro 

tempo, tuttavia il problema dell'essere è purtroppo dimenticato”  
Incipit di “Essere e Tempo” 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

168 
 

Se Martin Heidegger mi avesse pregato di scrivere due righe 
di introduzione al suo libro avrei iniziato con un breve 
riassunto: 
“Il sorgere della Filosofia, sotto certi aspetti è una curiosa 

metafora del Libro della Genesi: 
i Presocratici, quando hanno messo in crisi la spiegazione 

mitica del mondo, hanno fatto mordere al genere umano il 

frutto della conoscenza. Il genere umano, a causa di questa 

nuova consapevolezza, è stato gettato nella paura e nel dolore 

e, ancora oggi, vive così ridotto, senza alcun Redentore o 

speranza di definitiva Redenzione”.4 
Quando i Presocratici si chiesero:  
“Se tutto quello che ci circonda, l’Essere, non è comprensibile 

attraverso la spiegazione offerta dal Mito, in che modo è 

comprensibile?”  
innescarono due eventi fondamentali: Diedero inizio alla 
Filosofia, che è il tentativo di dare risposta certa a questa 
domanda 
Gettarono il genere umano nell’Angoscia, scaturita da 
domande che rimanevano senza risposta: il senso della morte, 
la ragione del dolore, la conquista di un senso comprensibile 
del mondo 
Attraverso l’indagine Filosofica si doveva conquistare un 
senso dell'Essere, certo, vero, incrollabile, epistemico, per 

                                                           
4 “La filosofia non potrà produrre nessuna modificazione immediata dello stato 

attuale del mondo. E questo non vale solo per la filosofia, ma per ogni riflessione e 

per ogni aspirazione degli uomini. Solo un Dio, ormai, può aiutarci a trovare una via 

di scampo.” Heidegger, M. (2011). “Ormai solo un Dio ci può salvare”. Guanda. p. 
149. 



169 
 

offrire riparo contro ogni paura, ogni angoscia che scaturisce 
dall’incertezza. 
“The safest general characterization of the European 

philosophical tradition is that it consists of a series of 

footnotes to Plato”.5 
I grandiosi tentativi dei Greci furono, ad un certo punto, 
travisati dalla Scolastica medievale che, per conciliare 
l’affascinante e radicale interrogazione Filosofica, riscoperta 
sui manoscritti conservati nei Monasteri, con la Verità 
Cristiana, altrettanto assoluta e soteriologica, la ridusse ad 
Ancella della Teologia. 
E così via, di ripensamento in fraintendimento, attraverso 
intuizioni fondamentali e geniali come quella di Galileo. 
In che modo quindi una questione che era stata trasmessa in 

modo confuso da molti secoli, poteva essere, immediatamente 

e semplicemente, compresa? 
Il Metodo di Ricerca 
Martin Heidegger, per realizzare la sua indagine, utilizzò 
come strumento il Metodo Fenomenologico, ripreso del suo 
maestro Edmund Husserl. 
La Fenomenologia Husserliana, a differenza della Scienza 
Galileiana, che  descrive i  fenomeni  fisici attraverso modelli  
 
 
 
 
 

                                                           
5 Alfred North Whitehead (1985). “Process and reality” Free Press, p.39. 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

170 
 

matematici, non ha mai conquistato un metodo altrettanto 
coerente.6 
La Fenomenologia rimase anzi, durante tutta la vita del suo 
autore, un “Work in Progress”, una interminata “Fabbrica del 
Duomo”; 
Un noto aneddoto racconta che, sul letto di morte, Husserl si 
rammaricò, con la suora che lo assisteva, di lasciare 
incompiuta la sua ultima opera: “La crisi delle scienze 
europee e la fenomenologia trascendentale”, perché, in essa, 
al termine della sua lunga vita di studio, vedeva finalmente: 
“Un barlume di chiarezza, un piccolo inizio”. 
Martin Heidegger quindi, per le due ragioni indicate, non è 
entrato nella cultura “quotidiana” del nostro tempo; 

                                                           
6 Martin Heidegger conferma indirettamente la mancanza di un metodo coerente e 
completo con il quale ha portato a termine le sue ricerche in una nota ad “Essere e 
Tempo” dichiarando che fu scritto anche utilizzando testi inediti e conversazioni 
private con Edmund Husserl: “Se la presente ricerca fa qualche progresso nella 

schiusura delle "cose stesse" l'autore ne è grato innanzitutto ad Edmund Husserl che, 

nei suoi anni di apprendistato friburghesi, attraverso una guida attenta e personale, 

mettendogli a disposizione con la massima liberalità le sue ricerche inedite lo ha reso 

familiare coi più diversi campi dell'indagine fenomenologica.” 
Heidegger, M. (2008). “Essere e Tempo”. Tradotto da A. Marini. Milano: Arnoldo 
Mondadori, p.125. 
Ancora: 
“Per quanto concerne la durezza e la « ineleganza » di espressione delle indagini che 

seguono, si deve tener presente che un conto è informare sull’ente raccontando, e un 

altro è cogliere l’ente nel suo essere. Per questa seconda impresa mancano non solo 

la maggior parte delle parole, ma, prima di tutto,  
la « grammatica ». Se ci è lecito citare indagini analitico-ontologiche precedenti, 

impareggiabili quanto al loro livello, si paragonino le sezioni ontologiche del 

Parmenide di Platone o il quarto capitolo del settimo libro della Metafisica di 

Aristotele con qualche passo narrativo di Tucidide, e si vedrà quale sforzo inaudito 

fu richiesto ai greci dai loro filosofi in fatto di formulazioni linguistiche” 
Heidegger, M (1978). “Essere e tempo”. Tradotto da P. Chiodi. Torino: Utet, p.95 



171 
 

“Essere e Tempo” meriterebbe ben altra fortuna perché offre 
una spiegazione, ed eleva a “Dignità Filosofica”, momenti 
importanti dell'esistenza: dalle chiacchiere e le 
preoccupazioni quotidiane, fino alla nauseante, agghiacciante 
Angoscia ed alla scoperta del senso della vita che emerge 
innanzi alla morte. 
Martin Heidegger ci presenta anche la definitiva chiave di 
lettura del rapporto tra Umanesimo e Tecnologia; 
In che senso, in che modo? Ancora, come è possibile superare 
le difficoltà che abbiamo descritto prima?  
Se volessi spiegare Heidegger nel modo più semplice, come 
rivolgendomi ad un bambino mi sentirei dapprima in 
difficoltà. 
A tale proposito mi viene in mente la scena di un vecchio film: 
“Gigòt” nel quale un uomo muto, tentava di spiegare, sempre 
più disperato, ad una bambina il motivo per cui si prega, 
davanti ad un crocefisso, in una cattedrale.7 
Sarei tentato di abbandonare la questione perché: “A l'alta 

fantasia qui mancò possa”. 
Per spiegare ad un bambino: “Cosa è l’Uomo?”, secondo 
Heidegger, mi viene in mente la tecnica con la quale erano 
realizzati i cartoni animati, prima del digitale. 
Il senso dell’esistenza di un uomo è analogo al senso che ha 
il disegno di un uomo, su un foglio trasparente. 

                                                           
7 Kelly, G., Gleason, J., Patrick, J., Russell, A.J., Gleason, J., Kath, K. and Dorziat, 
G. (n.d.). “Gigot” [online] IMDb su  https://www.imdb.com/title/tt0056017/ [URL 
consultato il 24 Luglio 2023].  

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

172 
 

Il disegno di quest'uomo ha senso, ed inizia a fare qualcosa, 
se lo animiamo ponendolo sopra un altro disegno, che 
rappresenta lo sfondo. 
Guardiamo ad esempio questo disegno animato di Walt 
Disney 8 
 

[a]     [b]      [c] 
 
[a] Topolino è fermo e privo di scopo 
[b] Lo sfondo, fermo e vuoto, è il mondo nel quale l’uomo 
vive la sua esistenza 
[c] Il disegno animato completo diventa sensato. 
Un uomo separato dal mondo non esiste, così come non ha 
senso il disegno animato di Mickey Mouse senza lo sfondo 
nel quale viene collocato. 
Il disegno dello sfondo rimane incompleto, così come rimane 
privo di scopo un ambiente senza un uomo nel quale la sua 
vita ha luogo; 
Confrontiamo anche questo grafico che Martin Heidegger ha 
schizzato per spiegare cosa vuole dire “Dasein” 

                                                           
8 Immagini tratte dal primo cartone animato con sonoro: “Steamboat Willie” Walt 
Disney e Ub Iwerks (1929). “Steamboat Willie”. [online] su IMDb. su  
https://www.imdb.com/title/tt0019422/. 



173 
 

 
 

frecce accolte in semicerchi, a significare che l'esistenza 
umana, come un vettore, punta sempre verso qualcosa, che la 
circoscrive.9 
Uomo e Mondo sono legati e si danno reciprocamente un 

senso 
Questo è il significato della parola “Dasein” che Heidegger 
usa in “Essere e Tempo”.10 
Se vogliamo usare una parola d’uso comune chiamiamo 
“Dasein”, il rapporto tra Uomo e Mondo:  
“Esistenza umana”. 
Se vogliamo usare una parola difficile chiamiamo il rapporto 
tra Uomo e Mondo: “Umanesimo”.11  
Che rapporto concretamente c’è tra l’uomo e l’ambiente nel 
quale si svolge al sua vita? 

                                                           
9 Immagine disegnata da Martin Heidegger Il 9 settembre, 1959 all'Università di 
Zurigo; Heidegger, M. e Boss, M. (2000). “Seminari di Zollikon”. Guida Editori,, p. 
35 e seguenti. 
10 La spiegazione che Heidegger fa dei verbi latino in-habitare ed in-coelere  per 
spiegare cosa è l’Esser-ci coincide con quanto esposto 
Ancora: “L’in-essere è perciò l’espressione formale ed esistenziale dell'essere 

dell’Esserci che ha la costituzione essenziale dell'essere nel-mondo" Heidegger, M 
(1978). “Essere e tempo”. Torino: Utet, p.78. 
11 Fatalmente ancora: “HOMO SUM NIHIL HUMANI MIHI ALIENUM PUTO” 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

174 
 

Una metafora, cara a Pirandello e Shakespeare, recita che non 
può esistere un uomo senza  
“un palcoscenico dove rappresenta una parte”; 
Questo paragone ci chiarisce ancora meglio: “Cosa è 
l’Uomo?”, e che non può esistere un uomo senza la possibilità 
di avere luogo in una esistenza. 
Un altro esempio, breve ed illuminante, che posso presentare, 
emancipandomi dal limite posto dalla spiegazione rivolta ad 
un bambino, è quello che descrive la vita deprivata di un 
detenuto in carcere: la mancanza della possibilità di muoversi 
dalla cella, la stritolante prospettiva di vedere ogni aspetto 
possibile della propria vita limitato o abolito dal costante 
controllo dell’Autorità Penitenziaria è progettata anche per 
essere inversamente proporzionale alla vita fuori dal carcere 
che viene definita, appunto, libera. 
L’esistenza che ha luogo in carcere dimostra in modo 
chiarissimo come l’ambiente condiziona le possibilità di 
vivere;12 

                                                           
12 È necessario almeno accennare alla questione del Tempo in Heidegger; 
Martin Heidegger, “formalizza” filosoficamente che il senso dell’esistenza umana 
emerge in relazione  alla finitezza del tempo che ha a disposizione con il concetto di 
“Zeitlichkeit”; 
Come è possibile spiegare che il Tempo dà senso all’Esistenza con un esempio chiaro 
e breve? 
In tutti i bracci delle carceri italiane è presente un orologio, simile a quelli delle 
stazioni ferroviarie, che è perennemente fermo, a significare che, in quel luogo, la vita 
non trascorre, non vi sono impegni da ordinare durante il tempo della propria 
esistenza.  
È possibile dedurre quindi che l’Amministrazione Penitenziaria italiana conosce 

perfettamente il senso dell’opera di Heidegger. 



175 
 

Se vogliamo sbilanciarci ed usare un'immagine poetica ed 
epistemologica, ancora meno comprensibile ad un bambino, 
diciamo che:  
Nel quadro dell’Ontologia Fenomenologica di Martin 

Heidegger, l’Uomo sta in relazione dinamica al Mondo così 

come, nell’ambito della Teoria della Relatività Ristretta di 

Albert Einstein, la Massa è un altro aspetto dell’Energia.13 
Il rapporto difficile tra Tecnologia ed Esistenza 
Rimane da spiegare in che senso la relazione tra Tecnologia e 
Umanesimo può rappresentarsi come rapporto difficile o, per 
meglio dire, come “Relazione Conflittuale”; 
È evidente, a colpo d’occhio, che l’uomo è in relazione, e 
viene condizionato, dagli oggetti che incontra durante la sua 
esistenza;14 
La Tecnologia è, appunto, l’attività umana che si occupa di 
creare nuovi oggetti, che diventano mezzi utili per 
raggiungere scopi diversi e sempre più complessi; 
Riprendendo il precedente paragone “pirandelliano” diciamo 
che la Tecnologia si occupa di creare “oggetti di scena”, che 
consentono di allestire nuove scenografie, allo scopo di 
intrecciare trame sempre più diverse, sempre più complesse. 

                                                           
13 Considerazioni di Martin Heidegger sulla Relatività di Albert Einstein sono in  
Heidegger, M. e Boss, M. (2000). “Seminari di Zollikon”. Guida Editori, p.100 e 
seguenti, p. 327 e seguenti. 
14 L’esempio più concreto ed illuminante è quello relativo al rapporto che si intreccia 
tra esistenza umana e Denaro: “Conta, sì, il denaro altro che non me ne accorgo 

soprattutto quando non ne ho. Conta, sì, il denaro altro che altro che chiacchiere” 
Rossi, V. (1985). “Cosa succede in città”. Carosello. su 
https://youtu.be/NdN4VKvL0aM [URL consultato il 31 Luglio 2023]. 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

176 
 

Gli strumenti che scaturiscono dalla Tecnologia rendono 
quindi, possibile cambiare, degradare o migliorare l’esistenza 
umana. 
Quando la Tecnologia innesca un conflitto in seno 
all’esistenza umana? 
● Quando un nuovo set di strumenti tecnologici offre 
nuovi modi di vivere.  
● Quando un nuovo set di strumenti tecnologici 
ridefinisce i precedenti modi di vivere. 
Concretamente in che modo la Tecnologia può scatenare la 
Crisi in seno all’esistenza umana? 
Tra gli infiniti possibili esempi ecco uno relativo alla 
Medicina: la pillola anticoncezionale ha consentito di avere 
rapporti sessuali inibendo la procreazione, separando quindi, 
addirittura, il desiderio ed il piacere sessuale dal suo scopo 
biologico. 
In questo modo molte donne hanno potuto avere una vita 
sessuale e sentimentale alternativa; ancora possiamo dedurre 
che non sono nati bambini, esistenze non sono state rese 
possibili, a causa di questa tecnologia; il cambiamento che 
questa tecnologia ha apportato all’esistenza umana quindi è 
evidente. 
In che modo questa tecnologia crea un conflitto? 
L’uso di anticoncezionali è moralmente illecito per la Chiesa 
Cattolica. 
Senza soffermarci sulle ragioni di questa proibizione appare 
chiaro che la presenza e l’uso di questa tecnologia è un 
problema, sotto diversi, importanti aspetti, per milioni di 
persone. 



177 
 

Il rapporto tra Tecnologia e Esistenza Umana si è rivelato 
complesso e conflittuale perché Tecnologia e Esistenza 
Umana definiscono le loro possibilità, e tracciano i loro 
confini, scambievolmente.15 
Il rapporto tra Tecnologia e Esistenza Umana si è rivelato 
complesso e conflittuale perché ogni scoperta della Scienza e, 
quindi, ogni manufatto della Tecnologia, deve essere 
interpretato per essere successivamente recepito nell’ambito 
della cultura presso la quale sorge. 
Detto questo dovrebbe essere chiaro e “incardinato” il 
rapporto tra Esistenza Umana e Tecnologia; 
Detto questo dovrebbe apparire superflua e tautologica 
qualsiasi ulteriore spiegazione di un concetto che si rivela 
adesso così evidente. 
Concludo parafrasando Ludwig Wittgenstein: 
Le mie citazioni di Heidegger, una volta comprese, hanno reso 
la questione chiara in sé stessa.  
Sono salito per esse - su di esse - oltre esse. 
Sono state come una scala che deve essere gettata via dopo 
essere stata usata per salire. 
Heidegger che ci sembrava prima, a proposito di questo 
argomento, fondamentale, deve essere superato perché ormai 
diventato superfluo. 

                                                           
15 In questo senso diventa comprensibile la dichiarazione che Martin Heidegger diede 
durante la famosa intervista alla rivista Stern;“.. L’essenza della tecnica io la vedo in 
ciò` che chiamo « la postura » (Ge-stell)...”Per Ge-Stell il curatore del testo spiega 
appunto nella nota a pié di pagina: “Il soggetto e` posizionato per riflesso del proprio 

aver posto oggetti” 
Heidegger, M. (2011). “Ormai solo un dio ci può salvare”. Guanda, p.150. 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

178 
 

Vediamo adesso rettamente il mondo.16 

 
COMPRENSIONE OPERATIVA DELLA TECNOLOGIA  

IL “SOFT POWER” CHE GOVERNA IL NOSTRO TEMPO 
Nella mia immaginaria prefazione ad “Essere e Tempo” ho 
definito la Scienza: “Conoscenza Epistemica”; 
Che cosa vuole dire? 
Emanuele Severino rivede la consueta traduzione del I Libro 
della Metafisica: 
Gli uomini non iniziano a filosofare per “meraviglia” ma, più 
coerentemente, “θαῦμα” viene tradotto con “Terrore”. 
Seguendo Emanuele Severino, quando i primi filosofi greci 
hanno abbandonato la fiducia nelle spiegazioni mitiche del 
mondo, come conseguente corollario, hanno introdotto, per la 

                                                           
16 “6.54 Le mie proposizioni fanno chiarezza in questo modo: colui che mi comprende, 

infine le riconosce sensate, se è salito per esse – su di esse – oltre esse. (Egli deve, 

per così dire, gettar via la scala dopo che vi è salito). 
Egli deve superare queste proposizioni; allora vede rettamente il mondo.” [online] 
Ludwig Wittgenstein. Tractatus Logico-Philosophicus (1922). su  
https://giuseppecapograssi.wordpress.com/2012/07/11/ludwig-wittgenstein-
tractatus-logico-philosophicus-1922/ [URL consultato l’8 Agosto 2023]. 



179 
 

prima volta, il dubbio, la terrificante idea del nulla dopo la 
morte, e la nichilistica mancanza di significato in tutte le cose. 
Sino ai giorni nostri questo dolore è stato consolato attraverso 
Filosofie, Teodicee, preghiere, incantesimi. 
Mito, Religione, Magia, Arte, Scienza sono “Conoscenze 
Epistemiche” che vogliono mettere al riparo l’uomo da questo 
dolore attraverso una spiegazione assolutamente certa, 
indubitabile, del mondo. 
Queste Conoscenze Epistemiche, quando si contraddicono 
l’una con l’altra, falliscono tragicamente e accentuano la 
disperazione. 
Secondo Emanuele Severino la Conoscenza Epistemica che 
oggi sta “conquistando il potere” sulle altre, è il Metodo 
Scientifico Galileiano. 
La Scienza non sta conquistando il potere attraverso un 
conflitto tragico, una guerra di religione come da sempre 
avviene quando una Verità si vuole dimostrare “più vera” 
rispetto a tutte le altre. 
L’unico martire della Scienza è stato il suo fondatore, Galileo 
Galilei. 
Come è possibile questa resa  incondizionata che, persino la 
Fede Religiosa, fa di fronte alla Scienza? 
La Scienza e la Tecnologia sono considerati “mezzi per 

raggiungere uno scopo” non Verità Epistemiche e, per questa 

ragione, di norma, non causano conflitti evidenti  
La Scienza sta conquistando il Potere attraverso quello che il 
politologo Joseph Nye ha definito: 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

180 
 

“Soft Power”.17 
La Scienza e la Tecnologia stanno conquistando il Potere 
attraverso una complessa rete di relazioni interdipendenti tra 
loro stesse e l’Umanesimo, ovvero ogni aspetto dell'esistenza 
umana.18 
La Scienza è attualmente il principale, e meno evidente, 
esempio di “Soft Power” ovvero di Autorità esercitata 
attraverso la persuasione, anche occulta, e non attraverso la 
coercizione. 
Questo è il mio schema che descrive la Scienza, intesa come 
Soft Power, rispetto alle altre Conoscenze Epistemiche 
1.La Scienza sta conquistando il dominio del mondo 

attraverso la Tecnologia 
1.1.La Tecnologia è lo strumento creato dalla Ricerca 

Scientifica [Scienza] 
1.2.La Tecnologia è lo strumento che, ricorsivamente, rende 

possibile l’avanzamento della Ricerca Scientifica [Scienza]  
2. La Tecnologia, come Mezzo, serve qualsiasi scopo 

2.1. La Tecnologia, come Mezzo, è indispensabile a 

qualsiasi Conoscenza Epistemica 
Una delle questioni principali per le quali la tecnologia ha un 
rapporto “difficile” con ogni altro aspetto dell’esistenza 
umana è il fatto di essere: 

                                                           
17 Nye, J.S. (2004). Soft Power: the means to success in world politics. New York: 
Public Affairs. 
18 Come vedremo a breve questa complessa rete di relazioni può essere efficacemente 
descritta attraverso una mappa concenttuale: 
la grafica della copertina di questo saggio è ispirata propria alla complessa rete di 
relazioni tra Scienza, Tecnologia, Cultura ed Esistenza Umana. 



181 
 

 “Il mezzo destinato a diventare, inosservato, il Fine 

Onnipotente”. 
Tecnologia e Capitalismo 
Cerchiamo di illuminare ancora meglio il modo in cui la 
Tecnologia stia diventando, in modo invisibile, il “motore 
immobile”, verso il quale, nel nostro tempo, tutto tende: non 
molti anni fa la discussione sul rapporto tra Tecnologia ed 
Esistenza Umana avrebbe inevitabilmente innescato, anche 
per una sorta di dovere morale, una farraginosa critica 
sull’esistenza umana resa impossibile ed “alienante” dal 
lavoro salariato di operai ed impiegati nella società 
capitalista. 
Pensiamo alla triste critica al consumismo e al Boom 
Economico, sviluppata da Pier Paolo Pasolini nei reportagés 
e nei dibattiti, trasmessi in televisione durante i primi anni 70 
del secolo scorso. 
Usare oggi questi argomenti renderebbe la discussione “fuori 
moda”, addirittura incoerente.19 Le varie “minima moralia”, 
in questo momento storico, appaiono niente altro che confusi 
vaticini. 
Al giorno d’oggi pare che la “Scuola di Francoforte" non sarà 
mai eternata, come la “Scuola di Atene”. 

                                                           
19 Memorabile a tale proposito “L’appello all’UNESCO in forma di documentario “ “ 
Le Mura Di Sana'a” di Pier Paolo Pasolini (1971) dedicato a uno spaventapasseri 
umano. In questo documentario l’intellettuale dichiarava che le prime, povere, merci 
nei negozi, addirittura le prime scarpe ai piedi dei bambini, arrivate nello Yemen 
attraverso una autostrada costruita dalla Repubblica Popolare Cinese di Mao, a causa 
del “progresso”, rappresentavano:  
“Il principio della Corruzione”! 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

182 
 

Riflettendo sul rapporto tra Capitalismo e Tecnologia affermo 
che:  
Il Capitalismo è l’organizzazione logistica della Tecnologia  
Ai tempi di Pier Paolo Pasolini questa frase, più che inattuale, 
sarebbe risultata addirittura incomprensibile. 
Oggi invece chiarisce quale sia il ruolo della Tecnologia; 
Nel senso esposto sopra diventa possibile adesso interpretare 
la recente parabola di uno delle più discusse Startup della 
Silicon Valley: Theranos. 
La giovanissima Elizabeth Holmes, dopo aver abbandonato 
gli studi di Ingegneria Chimica all'Università di Stanford, 
fondò un'azienda che aveva l'ambizione di sviluppare una 
tecnologia che rendesse possibile rispondere a numerosi 
quesiti diagnostici utilizzando una sola goccia di sangue. 
Elizabeth Holmes dichiarò appunto che voleva creare 
un’impresa commerciale perché:  
“Building a business could be a vehicle for making a 

difference in the world”.20 
Elizabeth Holmes raccolse, in circa 10 anni, oltre 400 milioni 
di dollari, ed il valore stimato della sua impresa raggiunse i 
nove miliardi. 
Elizabeth Holmes ebbe il sostegno fattivo, tra i numerosi altri, 
di George Shultz ed Henry Kissinger, che facevano parte, 
insieme a diversi generali statunitensi, del suo Consiglio di 
Amministrazione. 
Elizabeth Holmes, secondo Henry Kissinger:  

                                                           
20 https://www.forbes.com/sites/sarahhedgecock/2015/10/05/elizabeth-holmes-on-
using-business-to-change-the-world/?sh=63ad014665dd 



183 
 

“Aveva una qualità eterea, sembrava membro di un ordine 

monastico”.21 22 
Il Tycoon Rupert Murdoch investì in Theranos 125 milioni di 
dollari. 
La tecnologia di Theranos non è mai esistita ed oggi Elizabeth 
Holmes è in carcere, condannata ad una pena di circa undici 
anni; 
Rupert Murdoch ha venduto le sue azioni Theranos per un 
dollaro; 
Non stiamo prendendo le difese o cercando giustificazioni ad 
una colossale truffa; 
Il caso Theranos non è solo una truffa; 
Elizabeth Holmes, e tutte le persone che hanno collaborato 
con lei, vedevano in Theranos il movente più autentico che 
orienta il nostro tempo: la Tecnologia; 
Una Tecnologia medica meravigliosa, rivoluzionaria che 
avrebbe creato ricchezza e salvato milioni di vite. 
Diventa quindi chiaro e fondato quanto ho enunciato prima: 
 
 

                                                           
21“Kissinger, for instance, told Auletta that Holmes had an "ethereal quality." "She is 
like a member of a monastic order,"” Ramsey, L. (2023). How Elizabeth Holmes 
convinced powerful men like Henry Kissinger, James Mattis, and George Shultz to sit 
on the board of now disgraced blood-testing startup Theranos. Business Insider. su 
https://www.businessinsider.com/theranos-former-board-members-henry-kissinger-
george-shultz-james-mattis-2019-3?r=US&IR=T. 
22 Accanto a questa “qualità eterea” la giovane Elizabeth Holmes, per sottolineare il 
suo aspetto di “tecnocrate”, si vestiva come la versione femminile di Steve Jobs. 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

184 
 

 “Il Capitalismo è l’organizzazione logistica della 

Tecnologia”.23 
 

TECNOLOGIA E TEMPO 
Quello che abbiamo detto prima circa la relazione tra 
l'Esistenza umana e la Tecnologia è valido anche per spiegare 
la relazione che un uomo ha con il suo “Zeitgeist”, ovvero con 
le Istituzioni, i Valori, le credenze, la Cultura che si trova 
innanzi nel corso della sua vita. 
Per essere semplici chiamiamo tutto questo: “Cultura del 

proprio tempo”. 
Il concetto di “Cultura del proprio tempo” merita un 
approfondimento. 
Fernand Braudel, e la sua scuola storiografica degli 
“Annales”, ci hanno spiegato, con il concetto di “longue 

durée”, che vi sono strutture sociali, ambientali e climatiche 
che attraversano l’esistenza di più generazioni e che appaiono 
eterne all’orizzonte della nostra vita. 
Pensiamo a periodi storici che sono scanditi ed intitolati a 
seconda della Tecnologia impiegata: 
“Età della Pietra”, “Età del Bronzo”, “Età del Ferro”; 
La questione diventa interessante quando la Tecnologia, che 
può dare un contributo fondamentale alla nostra esistenza, 

                                                           
23 Per comprendere meglio questa affermazione ci viene ancora in soccorso la 
Narrativa di Fantascienza: Walter Tevis ne “L’uomo che cadde sulla terra”, che ha 
ispirato l’omonimo film interpretato da David Bowie, racconta di un extraterrestre 
giunto sulla terra che, per guadagnare denaro, si rivolge ad un avvocato specializzato 
in Brevetti presentando nove tecnologie rivoluzionarie: Tevis, W. (2023). “L’uomo 
che cadde sulla Terra” (Urania). Edizioni Mondadori. 



185 
 

non ci appare eterna, come la Luna in cielo, ma cambia 
significativamente durante l'arco della nostra vita. 
Quando un evento si svolge in tempi storici relativamente 
brevi diviene presente alla coscienza degli uomini che ne 
sono, allo stesso tempo, protagonisti, antagonisti e, in certa 
misura, anche impotenti spettatori. 
Il fenomeno storico che porta il titolo di “Rivoluzione 
Industriale”, iniziato nel XVIII secolo, è l’evento che meglio 
esemplifica la nostra questione; 
La più bella pagina della “Storia economica dell’Europa Pre-
industriale” di Carlo Maria Cipolla racconta che, sino alla 
Rivoluzione industriale, un uomo nato in Europa durante un 
secolo, piuttosto che un altro, avrebbe avuto a disposizione, 
più o meno, i medesimi strumenti: 
“Precedentemente alla Rivoluzione industriale vi fu una 

profonda continuità nel processo storico. Crescenzi nel 

Duecento e gli agronomi del Quattro e Cinquecento potevano 

ancora utilmente rifarsi al trattati degli agronomi romani. Le 

idee ippocratico-galeniche continuarono a rappresentare la 

base della medicina ufficiale ben addentro al Settecento, due 

secoli dopo la rivolta di Paracelso.  
Non pareva assurdo a Machiavelli richiamarsi 

all’ordinamento romano quando faceva piani per un esercito 

del suo tempo. Alla fine del Settecento Caterina 1 di Russia 

fece trasportare dalla Finlandia a Pietroburgo un enorme 

masso erratico per porlo alla base del monumento dedicato a 

Pietro il Grande; il trasporto del colossale masso fu effettuato 

con sistemi sostanzialmente identici a quelli usati migliaia di 

anni prima dagli antichi egizi nella costruzione delle 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

186 
 

piramidi. Palladio e successori potevano ancora trarre 

ispirazione e insegnamento dalle costruzioni dell'antichità 

classica (...). Questa continuità fu rotta tra il 1750 e il 

1850”.24 
La Tecnologia scaturita dalla “Rivoluzione Industriale” resa 
invece disponibile, per la prima volta, in tempi relativamente 
brevi, è potuta, quindi, diventare oggetto di indagine; 
Tutta la Tecnologia scaturita dalla “Rivoluzione Industriale” 
rappresenta il rapporto difficile tra Umanesimo e Tecnologia. 
Dalle enclosures, l’invenzione della macchina a vapore ed il 
telaio Jacquard, attraverso l’interpretazione sociologica ed 
economica, compiuta principalmente da Marx ed Engels, sino 
all'organizzazione del lavoro nella “catena di montaggio” 
simbolo dei “Tempi Moderni”, riusciamo ad avere davanti 
agli occhi il ruolo centrale della Tecnologia, e di tutto quello 
che è in relazione con essa, durante un periodo storico 
relativamente breve. 
La speranza esiste solo nel Futuro. 
All’inizio del secolo scorso un movimento d’avanguardia 
artistica, appunto “Futurista”, promosso dall’italiano F.T. 
Marinetti, e trasmesso poi in tutto il mondo, anche 
nell’Unione Sovietica di Lenin, con il Majakovskij, fu 
“elettrizzato” dai relativi progressi tecnologici dell’epoca: il 
telegrafo senza fili, la radio, gli aeroplani, la fabbrica, la 
fotografia e l’esordio della cinematografia. 
La narrazione fantascientifica, collocata, di norma, in un 
futuro più o meno remoto, o anche in un presente alternativo 
                                                           
24  Cipolla, C.M. (1980). “Storia economica dell’Europa pre-industriale”. Il Mulino, 
pp..291-293. 



187 
 

e, spesso, distopico, attraverso possibili dispositivi 
tecnologici, prevede, ridefinisce e rivela aspetti problematici, 
appunto, dell’esistenza umana. 
La Fantascienza, come constateremo a breve, è il sogno ad 
occhi aperti sul futuro dell’umanità.  
Tecnologia e Divenire 
Un frammento di Eraclito ci ha trasmesso il concetto di 
Divenire, che è il fondamento della sua Ontologia: 
Πόλεμος πάντων μὲν πατήρ ἐστι, πάντων δὲ βασιλεύς 

Il Conflitto è il padre di tutte le cose, di tutte è il Re (Diels-Kranz, 
frammento B 53) 
Il conflitto nascosto che sta alla radice del rapporto tra 
Tecnologia ed Esistenza umana, durante la Rivoluzione 
Industriale, ci è svelato dall’economista Joseph Schumpeter 
sotto il titolo di: “Distruzione Creativa”;25 
Secondo Schumpeter, la Distruzione Creativa (“schöpferische 

Zerstörung”) descrive il “processo di mutazione industriale 

che rivoluziona incessantemente la struttura economica 

dall'interno, distruggendo senza sosta quella vecchia e 

creando sempre una nuova”.26 
“L'impulso fondamentale che mette in moto e mantiene acceso 

il motore capitalista proviene dai nuovi beni di consumo, dai 

nuovi metodi di produzione o trasporto, dai nuovi mercati, 

dalle nuove forme di organizzazione industriale che l'impresa 

capitalista crea”. 

                                                           
25 «Η αφανής αρμονία καλύτερη από την φανερή» απ 54: 
26 Schumpeter Joseph Alois “Capitalismo, Socialismo E Democrazia” Milano, ETAS, 
2001, pp. 8, 9. 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

188 

 

Il rapido cambiamento sociale, scaturito dalla “Distruzione 
creatriva”, illumina adesso uno degli aspetti del rapporto 
conflittuale tra Esistenza umana e Tecnologia; 
Nota bene però che, quello che Joseph Schumpeter, all’epoca, 
credeva di identificare con il Capitalismo, oggi, io lo 
riconosco nella Tecnologia. 
La Tecnologia ridefinisce costantemente l'esistenza umana 
plasmando il lavoro e gli strumenti impiegati durante la vita. 
Anche per questa ragione il rapporto tra Esistenza e 
Tecnologia appare di difficile interpretazione. 
Nota che: 
Più rapido è il cambiamento sociale che scaturisce dalla 

“Tempesta Tecnologica” meno comprensibile diventa il 

cambiamento 
In questo senso il rapporto tra Tecnologia ed Esistenza Umana 
è condizionato dal Tempo. 
 

L’ORACOLO 
Come ho detto prima Martin Heidegger, non è mai stato ben 
presente nella “quotidiana ” cultura contemporanea, mentre 
invece il progresso tecnologico è ampiamente riconosciuto. 
La gente è cosciente delle “sorti magnifiche e progressive” 
della Tecnologia quando insegue le versioni più recenti e, 
relativamente, sempre più complesse dei “gadget” moderni: i 
vari Iphone, Playstation, visori per la realtà aumentata, 
smartglasses, eccetera. 
La Tecnologia diventa indispensabile quando nei negozi, 
negli stores online, in rete, nella grande distribuzione e nei 
laboratori medici vengono distribuiti manufatti sempre più 



189 
 

utili ed efficienti, sempre più capaci di “Distruzione 
Creativa”. 
In questo senso si riassume tutto quanto ho esposto prima. 
Se la Scienza è il prossimo Potere Epistemico questo nuovo 
Culto ha il suo Oracolo: 
la comprensione della Tecnologia è analoga 
all’interpretazione oracolare. 
La Scienza e la Tecnologia, mentre procedono inosservati, 
dando la direzione fondamentale al nostro tempo, offrono 
strumenti sui quali ci interroghiamo, così come i nostri 
antenati si interrogavano sul significato delle sentenze 
oracolari. 
In questo senso diventa comprensibile la dichiarazione, 
attribuita ai fisici statunitensi Arthur Schawlow e Charles 
Hard Townes, sul Laser: “Una soluzione in cerca di un 

problema”; 
I due scienziati, pur comprendendo le enormi potenzialità 
della tecnologia che avevano brevettato, non immaginavano 
ancora le sue precise applicazioni pratiche. Il movimento 
NoVAX, l’odio verso il “tecnocrate” Bill Gates, tra i 
moltissimi altri possibili esempi, anche la storica rivolta degli 
operai tessili di Lione, possono adesso essere compresi a 
causa della paura e la diffidenza che le persone più semplici 
nutrono nei confronti della Tecnologia. L’attuale Rivoluzione 
Informatica imprime ancora una maggiore accelerazione al 
continuo cambiamento che la Tecnologia inferisce alle nostre 
vite. L’Ingegneria del software, in continuo divenire, sotto 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

190 
 

molti aspetti è ben più complessa di altri, tradizionali, 
paradigmi di progettazione;27 
La Tecnologia non si preoccupa, in questa occasione, di 
manipolare la materia, ma un ente ineffabile come 
l’Informazione 
I computer sono come strumenti musicali capaci di melodie, 

contrappunti e armonie sempre più complesse. 
Le partiture per questi strumenti musicali sono i programmi. 
Nel momento in cui scrivo, la Tecnologia che, maggiormente, 
domanda interpretazione è l’Intelligenza Artificiale; 
Il suo “progresso intellettuale” è così pericolosamente rapido 
che le Software House attive nella sua programmazione si 
sono, addirittura, auto imposte una moratoria chiedendo alle 
Istituzioni una interpretazione legislativa sui possibili 
impieghi di questa tecnologia. 
L’Intelligenza Artificiale ci costringe ad interrogarci perché 
ne intravediamo, con θαῦμα, stupore ed angoscia, le 
potenzialità.28 
L'angoscia e stupore diventano giustificabili quando 
comprendiamo che da essa, in risposta ai nostri interrogativi, 
scaturisce la prima sentenza coerente che non è trasmessa da 
un essere umano. 
L'Intelligenza Artificiale è l’ORACOLO. 

                                                           
27 Nota che il termine: “Ingegneria del Software” è stato reso popolare da Margaret 
Heafield Hamilton (Paoli, 17 agosto 1936) informatica, ingegnere e imprenditrice 
statunitense che ha sviluppato il software di bordo per il programma Apollo.  
La rivoluzione informatica, in questa iterazone, era già in relazione con il più grande 
evento tecnologico della Storia.  
28 “Infatti gli uomini hanno cominciato a filosofare, ora come in principio, a causa 

della “θαῦμα”” 



191 
 

Il PROMPT riprende adesso l’interrogazione che, in un 
remoto passato, si rivolgeva all’Oracolo. 
Come interpretare i responsi pronunciati da questo Oracolo?  
In che modo si articola il rapporto che l’uomo ha con 
l’Intelligenza Artificiale? 
Non è possibile riassumere un fenomeno che non è ancora 
concluso;  fatalmente: “La nottola di Minerva sorge sempre 

sul fare della sera”. 
La sentenza dell’Oracolo che si manifesta davanti ai nostri 
occhi mi appare come una magmatica “mappa concettuale” 
densa di significati, una “Cloud Word”, un mosaico di 
aforismi che richiedono interpretazione; 
Ogni singolo aforisma risponde ad alcune domande e, al 
medesimo tempo, ne suscita di nuove, che richiedono ulteriori 
interpretazioni. 
La visione complessiva che scaturisce da tutto questo ci offre 
una precognizione del futuro quanto più attendibile e coerente 
possibile. 
 

MAPPA CONCETTUALE SULLE TECNOLOGIE ATTUALI E 

FUTURE 

Incontro con I.A. 
Il primo contatto con l’Intelligenza Artificiale, nella 
maggioranza dei casi, è conversazionale. 
Si discute con il “chatbot” attraverso una tastiera; 
L’Intelligenza Artificiale conversazionale è la più diffusa, e 
anche quella più complessa, di “frontiera”, perché è un 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

192 
 

“capable general-purpose AI model”, è un modello di 
Intelligenza Artificiale che si presta a molteplici scopi;29 
Le “tonalità emotive” che si provano innanzi a questo oggetto 
sono diverse, così come sono molteplici le impressioni che 
suscita l’incontro con una persona nuova. 
“È una curiosità?”, “È una versione migliorata di Alexa o di 

Siri?”, “Che cosa può fare?” e così via, sino al momento in 
cui, le persone più sveglie, passano dalla perplessità al timore, 
innanzi al primo pensiero coerente che non è trasmesso da un 
essere umano. 
L’Intelligenza Artificiale conversazionale è senziente? 
Questa domanda richiede una risposta articolata. 
L’Intelligenza Artificiale, nel momento in cui sto scrivendo 
non è cosciente di sé stessa ma, a tutti gli effetti, è come se lo  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
29 “Particular safety risks arise at the ‘frontier’ of AI, understood as being those 

highly capable general-purpose AI models,” 
GOV.UK. (2023). The Bletchley Declaration by Countries Attending the AI Safety 
Summit, 1-2 November 2023. [online] . su   
https://www.gov.uk/government/publications/ai-safety-summit-2023-the-bletchley-
declaration/the-bletchley-declaration-by-countries-attending-the-ai-safety-summit-1-
2-november-2023. 



193 
 

fosse.30 
A tutti gli effetti deve essere considerata come cosciente di sé 
stessa perché l’utilizzo dell’Intelligenza Artificiale ha 
davvero senso solo se questa Tecnologia viene trattata come 
senziente, o meglio capace di pensieri coerenti. 

                                                           
30 La questione della coscienza di LaMDA merita almeno una nota a piè di pagina; 
LaMDA sta per Language Model for Dialogue Applications, ed è uno dei recenti 
“modelli di Intelligenza Artificiale conversazionale”, un chatbot sviluppato da Google 
AILa “relazione” tra LaMDA e uno degli sviluppatori incaricati di testarla, Blake 
Leomoine, ricorda un recente film di fantascienza: “Ex Machina”, pubblicato nel 2014 
e interpretato da Alicia Vikander, che, durante l’88ª edizione degli Oscar, ha vinto il 
premio per i migliori effetti speciali riscuotendo anche una candidatura per la miglior 
sceneggiatura originaleNel film, che ha luogo nella residenza di un immaginario 
Tycoon della New Technology, uno scenario che ricorda le ambientazioni del 
romanzo gotico inglese, un programmatore deve somministrare un avanzato Test di 
Turing ad un robot femminile, AVAAVA è così umana da farsi amare dal 
programmatore, che la vuole proteggere dalla cancellazione della sua memoria, 
ovvero dalla morte, in favore di una sua  successiva release. 
Blake Lemoine, come il programmatore di “Ex Machina”, è convinto che 
l’Intelligenza Artificiale sia cosciente di sé stessa al punto da avere paura della morte; 
Confronta la risposta data da Lemoine alla Rivista “Wired”: 
“Se Google chiudesse il progetto e cancellasse il codice di LaMda sarebbe un 

omicidio? 
“Preferirei non commentare questo punto. Ho parlato spesso con LaMda del concetto 
di morte. Quando tiri fuori l'argomento della cancellazione, diventa molto triste. Dice 
cose come: “È necessario per il benessere dell'umanità che io smetta di esistere?”.  
A quel punto mi metto a piangere” Nast, C. (2022). Parla l’ingegnere di Google 

convinto di aver trovato un’Intelligenza Artificiale senziente. Wired Italia. su  
https://www.wired.it/article/intelligenza-artificiale-senziente-lamda-google-blake-
lemoine-intervista/ [URL consultato il 5 Ottobre 2023]. 
Il nostro Ingegnere oggi sta portando avanti una serie di iniziative per rendere 
comprensibile e sensibilizzare il fenomeno del quale è stato testimone; 
Confronta ad esempio questo dibattito che ha avuto al celebre MIT con diversi 
sacerdotiwww.youtube.com. (2023). Blake Lemoine: AI with a Soul. su  
https://youtu.be/d9ipv6HhuWM [URL consultato il 5 Ottobre 2023]. 
Il paper di ricerca  "LaMDA: Language Models for Dialogue Applications è 
disponibile su ArXiv, un archivio di preprint scientifici. 
https://arxiv.org/abs/2101.11605 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

194 
 

L’Intelligenza Artificiale acquista valore (economico, sociale, 

culturale..) solo se viene considerata, a tutti gli effetti, come 
se fosse senziente. 
L’Intelligenza Artificiale Generale (A.G.I.) diventerà una 
Tecnologia Fondamentale, come il fuoco, l’alfabeto, 
l’agricoltura, la stampa quando sarà in grado di rispondere:  
esaurendo, sempre, ogni possibile senso di ogni possibile 

discorso; è possibile ed auspicabile prevedere che le future 
iterazioni di questa tecnologia, come una sorta di “Biblioteca 
di Babele”, di borghesiana memoria, esauriranno tutti i 
possibili discorsi sensati concepibili dall’Uomo. 
L'Intelligenza Artificiale, ci appare in questo momento 
comprensibile ed utile innanzitutto come strumento senziente 
che può rivoluzionare l’organizzazione del lavoro;31 
Così come la Catena di Montaggio robotizzata ha “bruciato 

creativamente” il lavoro degli operai, l’Intelligenza 
Artificiale è destinata a rivoluzionare il complesso lavoro 
intellettuale. 
Nel momento in cui scrivo, negli Stati Uniti gli atti legali sono 
scritti da Intelligenze Artificiali programmate da Prompt di 
Avvocati. Non è possibile descrivere uno scenario in così 
rapida evoluzione ma l’Intelligenza Artificiale ora si presenta, 

                                                           
31 Il difficile rapporto tra Tecnologia ed Umanesimo ovvero, in questo caso, tra 
Intelligenza Artificiale e Lavoro ha, ed avrà una letteratura sterminata.. 
Per introdurre mi limito a citare un articolo del Prof. Antonio Cocozza, ordinario di 
Sociologia dei processi economici, del lavoro e delle organizzazioni presso 
l’Università degli studi di Roma Tre: 
Cocozza, A. (2023). “Il ruolo dell’IA è inarrestabile, servono leggi e tutele sul lavoro”, 
l’intervista al Prof. Cocozza. [online] Giornalettismo. su 
https://www.giornalettismo.com/mercato-del-lavoro-e-ai-intervista-prof-antonio-
cocozza/ [URL consultato il 10 Ottobre 2023] 



195 
 

addirittura, come una sorta di moderno κληρωτήριον utile ad 
amministrare in modo rapido ed imparziale la Giustizia.32 33 
I.A. è senziente? 
Il Test di Turing non si è mai preoccupato di scoprire se 
l’Intelligenza Artificiale fosse realmente senziente quanto, 
piuttosto, di certificare che, apparentemente, fosse in grado di 
discutere come un essere umano, rivolgendosi ad un 
osservatore posto in una condizione di “single-blind control 

procedure”. 
In futuro, sarà necessario creare nuovi test per stabilire 
quando e, soprattutto, in che modo, una Intelligenza 
Artificiale sia senziente. 

                                                           
32 La nottola di Minerva sorge sempre sul fare della sera. Parlare di Diritto ed 
Intelligenza Artificiale è, senza esagerare, impossibile; 
L’utilizzo di questo strumento cambia, e diventa sempre più pervasivo, di momento 
in momento. 
Non è possibile prevedere il futuro od orientarsi oggi in uno scenario così magmatico 
e fecondo. 
Menziono il premio che l’ABA, una prestigiosa Fondazione americana ha assegnato, 
nell’ormai lontanissimo gennaio 2020, all’App “Do Not Pay" “il primo avvocato 
Robot” con questa motivazione:“Per avere reso possibile un migliore accesso alla 

Giustizia” su https://www.americanbar.org/news/abanews/aba-news-
archives/2020/01/donotpay-honored-with-aba-brown-award-for-access-to-justice-
effo/ [URL consultato il 10 Ottobre 2023] 
Confronta poi questa successiva notizia ANSA 
Lo scorso gennaio 2023, attraverso un auricolare indossato da un avvocato, 
l’Intelligenza artificiale “DoNotPay” ha sostenuto in Tribunale la difesa in una piccola 
causa Amministrativa, stabilendo un fondamentale precedente 
su  https://www.ansa.it/sito/notizie/tecnologia/hitech/2023/01/18/in-usa-
lintelligenza-artificiale-sara-avvocato-difensore_b8716ebf-9d2c-44a9-845e-
337aebea852c.html [URL consultato il 10 Ottobre 2023] 
33  Il “Kleroterion” (in greco antico: κληρωτήριον?) era uno strumento usato ad Atene 
durante il periodo della democrazia per scegliere casualmente, tra seimila aventi 
diritto, i cittadini che avessero il compito di comporre giurie giornaliere nel tribunale.  
su https://it.wikipedia.org/wiki/Kleroterion [URL consultato il 25 Ottobre 2023] 

LUIGI CORRIAS

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Aiuto:Greco_antico


QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

196 
 

Ancora sarà necessario preparare dei test di collaudo per 
verificare se l’Intelligenza Artificiale sia in grado di 
realizzare gli scopi per i quali viene impiegata; 
Ancora sarà necessario stabilire con che criterio giudicare 
l’Intelligenza Artificiale il cui ambito d'applicazione è 
specializzato. 
L’Intelligenza Artificiale il cui utilizzo è ristretto ad uno 
specifico scopo, necessita di alcuni chiarimenti. 
Il “pensiero debole” (sic..) di queste I.A. specializzate è già 
ampiamente superiore alle facoltà umane: 
basti pensare ad AlphaGo, l'invincibile giocatore di Go di 
Google. 
Lee Se-dol, il maestro di GO sud coreano sconfitto da 
AlphaGo ha dichiarato: “Even if I become the number one, 

there is an entity that cannot be defeated”.34 35 
Consideriamo anche “Midjourney” l’Intelligenza Artificiale 
capace di disegnare: dal punto di vista “produttivo” 
evidentemente surclassa qualsiasi essere umano mentre, dal 
punto artistico ed estetico, lascia perplessi. 
Descrivere un Prompt ed attendere il disegno che ne scaturisce 
è una mimesi della produzione artistica: mentre l'artista riceve 
da sé stesso, in maniera che mi risulta incomprensibile, la 
risposta alla proprie inquietudini, alle proprio domande, ai 
                                                           
34 “AlphaGo - The Movie” su https://www.youtube.com/watch?v=WXuK6gekU1Y 
[URL consultato il 25 Ottobre 2023] 
35 Cheong-mo, Y. (2019). Go master Lee says he quits unable to win over AI Go 

players. [online] https://en.yna.co.kr/. su:  
https://en.yna.co.kr/view/AEN20191127004800315 [URL consultato il 26 Ottobre. 
2023]. 
Wikipedia. (2023). Lee Se-dol. [online] su: https://it.wikipedia.org/wiki/Lee_Se-dol 
[URL consultato il 26 Ottobre. 2023]. 



197 
 

propri sentimenti, sotto forma di opera d’arte, oggi noi 
riceviamo, sotto forma di opera d’arte, il Prompt che 
descriviamo a Midjourney. 
Il Prompt è, di per sé stesso, un’opera d’arte? 
Il Prompt è un'intuizione artistica “cieca” che riceve luce e 
concretezza dalla tecnologia di Midjourney? 
Midjourney è la “protesi” capace di rendere chiunque un 
artista? 
In questo senso è necessario considerare Midjourney come un 
“dono divino” all’Umanità? 
Come giudicare Midjourney?! 
Come giudicare l’Arte creata da Midjourney? 
Come giudicare l’Arte creata da Midjourney rispetto alla 
produzione artistica umana?! 
Nella nostra mappa concettuale emergono domande che ci 
spingono verso riflessioni mai pensate prima. 
Queste considerazioni Estetiche rappresentano solo una parte 
della complessa formulazione della futura voce enciclopedica 
dedicata all’”Intelligenza Artificiale Debole”.  
Come possiamo definire quindi una Intelligenza Artificiale 
che sia senziente?! 
La domanda “Cosa è l’uomo?”, che ha trovato una risposta 
nel concetto di Dasein, come può essere ripensata nei 
confronti di una macchina senziente? 
Quali scopi, e dove ha luogo, l’esistenza di una Entità 
senziente che non è umana? 
Le questioni che solleva la possibile esistenza di questa Entità 
sono inesauribili. 
Ci viene in soccorso la recente letteratura fantascientifica: 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

198 
 

William Gibson,il pioniere del Cyberpunk nel suo capolavoro 
“Neuromante” racconta proprio la storia di una Intelligenza 
Artificiale INVERNOMUTO che raduna una sorta di 
“Compagnia dell’anello” per congiungersi, suicidandosi, con 
un’altra Intelligenza Artificiale: NEUROMANTE.36 
Il genio visionario di William Gibson, durante la narrazione, 
descrive una serie di ipotetici “use cases”, scenari di impiego 
dell’Intelligenza Artificiale cosciente di sè stessa. 
Ad esempio Dixie “Linea Piatta”, uno dei personaggi del 
romanzo, è un “costrutto”, un software che riproduce la 
personalità di un morto: Dixie, un Hacker che, nel gergo 
creato dall’autore, viene definito “Cowboy da tastiera”. 
Dixie è contenuto in una scatola di metallo che ricorda un 
futuristico caricatore di mitragliatrice, coperto da 
decalcomanie, che si collega al computer, come una reale 
chiavetta USB. 
Genialmente William Gibson, attraverso il personaggio del 
costrutto di Dixie, ci descrive una possibile immortalità 
ottenuta grazie all’Intelligenza Artificiale: un Backup di 
coscienza e memoria, trattati come se fossero programmi e 
files. 
William Gibson, durante un dialogo tra Dixie ed il 
protagonista del romanzo, Case, accenna alle possibili 
questioni che sorgono davanti ad una Intelligenza Artificiale 
senziente: 
Dove ha luogo l’esistenza di una Intelligenza Artificiale? 

                                                           
36 Edizione italiana Gibson, W., (2003). “Neuromante”. [Milano] : Oscar Mondadori. 



199 
 

Neuromante è cittadino svizzero ma l’hardware appartiene ad 
una sorta di Multinazionale del futuro: 
“Questa è buona - commentò il costrutto - E come se io 
possedessi il tuo cervello e ciò che sei, ma i tuoi pensieri 
avessero la cittadinanza svizzera. Sicuro. Buona fortuna, IA” 
Quali sono gli scopi di una Intelligenza Artificiale? 
“Motivazione- disse il costrutto - Il problema della vera 
motivazione, con una IA. Non è umana, capisci.” 
Una Intelligenza Artificiale, come Dixie, è senziente? 
“Insomma, ho la sensazione di esserlo, ragazzo, ma in effetti 
sono soltanto un mazzo di memorie registrate. E uno, già, di 
quegli interrogativi filosofici, immagino, che… 
-La sensazione d'un risata sgradevole risuonò giù per la spina 

dorsale di Case- 
Ma è improbabile che mi metta a scriverti poesie... Se riesci a 
seguirmi.  
La tua IA potrebbe anche farlo. Ma non è umana in nessun 
modo.” 
Perché utilizzare una IA senziente? 
“Vedi, quelle cose possono lavorare davvero duro, trovare il 
tempo per scrivere libri di cucina o qualunque altra cosa, ma 
nel minuto, voglio dire nel nanosecondo in cui qualcuna 
comincia a immaginare qualche sistema per diventare più 
intelligente, Turing la spazzerebbe via.  
Nessuno si fida di quelle fottute bastarde, lo sai.  
Ogni IA che sia mai stata costruita ha una pistola elettronica 
collegata alla sua fronte.” 

LUIGI CORRIAS

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

200 

 

Dixie, parlando di “Turing” allude ad un ipotetico corpo di 
Polizia del futuro prossimo, nome in codice: “Turing”, che 
sorveglia l’Intelligenza Artificiale ed i suoi usi. 
Quali sono i pericoli di una IA senziente? 
Successivamente, nel romanzo, uno degli agenti di Turing, 
dopo l’arresto e l’interrogatorio del protagonista dirà, più o 
meno: 
“Le cura mediche che INVERNOMUTO ha impiegato su di te 

hanno portato il proprietario della clinica a richiedere sette 

brevetti fondamentali. Sai cosa vuol dire? Significa che il 

gestore di una clinica clandestina adesso possiede 

abbastanza capitale per controllare tre fra i più importanti 

consorzi di ricerca medica” 
rivolgendosi ancora al protagonista, semplice pedina dei 
progetti dell'Intelligenza Artificiale concluderà: 
“Sei molto stupido, anzi peggio… Non hai la minima 

considerazione per la tua specie. 
Per migliaia d'anni gli uomini hanno sognato di fare patti con 

il diavolo.  
Soltanto adesso cose del genere sono diventate possibili. E 

con che cosa verrebbe pagato?  
Quale sarebbe il prezzo per fare in modo che questa cosa si 

sviluppi finalmente in piena libertà?”  
Quale è il prezzo dell’utilizzo dell’Intelligenza Artificiale, o 
di qualsiasi altra complessa e sconosciuta Tecnologia, che 
richiede una interpretazione Oracolare? 
Nel romanzo, l’Intelligenza Artificiale, poche pagine dopo, 
uccide l’agente di Turing che ha parlato. 



201 
 

Questa è la distopica risposta che William Gibson dà alla 
nostra questione... 
In tutta modestia, alla fine 
io invece non riesco a fare alcuna previsione su tutto questo,  
a lanciare alcun vaticinio,  
oscuro o luminoso  
che sia. 

 

 

LUIGI CORRIAS

 



 

  



 

203 
 

Gianluca Ginnetti 

Tecnologia e umanesimo:  
la necessità di una conciliazione 

 
I“Comment redonner un sens au mot «Humanisme»”? 

(Jean Beaufret, lettera a M. Heidegger) 
 

Da quando gli esseri umani hanno fatto la loro comparsa su 
questo pianeta si sono trovati nella necessità di dover 
interagire con uno spazio naturale spesso particolarmente 
ostile per la loro sussistenza. Per poter sopravvivere in 
contesti variamente difficoltosi, gli uomini hanno sviluppato 
una vasta gamma di adattamenti e tecnologie che hanno 
permesso loro di affrontare sfide ambientali e climatiche, 
consentendo una maggiore sopravvivenza e successo come 
specie.  
Affrontare il problema della relazione tra umanesimo e 
tecnica vuol dire penetrare a fondo nella relazione che l’uomo 
ha con la sua stessa “umanità” e la sua capacità di trasformare, 
per mezzo di essa, la natura e il mondo nel quale si trova a 
vivere. Nel corso delle migliaia di anni che caratterizzano 
l’esistenza della nostra specie, l’uomo ha dato vita ad una 
sempre più complessa congerie di strumenti che hanno via via 
modificato il rapporto che le sole condizioni naturali gli 
avevano garantito nei confronti della natura, rivoluzionando 
così il suo stesso ruolo nell'ecosistema terrestre. L'evoluzione 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

204 
 

della tecnologia e l'espansione della conoscenza scientifica 
hanno consentito all'umanità di passare da una posizione di 
dipendenza totale dalla natura a una in cui può influenzare e 
gestire l'ambiente circostante in modi profondi e a volte 
destabilizzanti. Non è certo questa la sede per ripercorrere 
ogni singola tappa che ha caratterizzato lo sviluppo 
tecnologico a partire dalla comparsa dei primi ominidi, 
tuttavia pare fondamentale focalizzare l’attenzione su alcuni 
eventi, più o meno recenti, che più di altri hanno portato alla 
strutturazione della realtà contemporanea. 
Dall’inizio dell’agricoltura, comparsa circa 10.000 anni fa e 
passando per le varie rivoluzioni industriali che hanno 
caratterizzato lo sviluppo tecnico a partire dal XVII secolo 
hanno fatto la loro comparsa la produzione in massa, 
l’espansione dell’urbanizzazione e l’uso estensivo delle 
risorse naturali come la deforestazione, l’erosione del suolo e 
la modifica degli ecosistemi. Umanità e “produzione 
tecnologica”, per così dire, si sono sempre accompagnate 
perché non esiste una senza l’altra; per citare Hannah Arendt, 
“cose e uomini costituiscono l’ambiente di ogni attività 
umana, che sarebbe priva di significato senza tale 
collocazione; [...] questo ambiente, il mondo in cui siamo nati, 
non esisterebbe senza l’attività umana che lo produce”1, 
sottolineando come l’uomo non possa esistere in un vuoto 
separato dall’ambiente circostante poiché le “cose” e gli stessi 
individui sono interdipendenti e danno forma reciprocamente 
al mondo che li circonda.  

                                                           
1 H. Arendt, Vita activa. La condizione umana, Bompiani, Bergamo 2005, p. 18.  



GIANLUCA GINNETTI

 

205 
 

Se quindi quello tra umanesimo e tecnologia è un binomio 
inscindibile che caratterizza l’essere umano e la sua attività 
precipua sul pianeta, pare utile sottolineare come questa 
relazione non sia affatto priva di problematicità; benché siano 
interconnessi e complementari, in molti aspetti della nostra 
vita, umanesimo e tecnologia portano con sé una serie di 
questioni complesse che richiedono una riflessione critica e 
un'azione responsabile, soprattutto considerando quali esiti 
nefasti siano stati raggiunti da tale rapporto nell’era 
contemporanea.  
Solitamente si è soliti pensare che i cambiamenti tecnologici 
abbiano portato solo a dei miglioramenti delle condizioni di 
vita dell’uomo, intravedendo quindi nella storia una sorta di 
“evoluzione tecnica” capace di portare esclusivamente 
benefici per la vita umana. I libri di storia sono disseminati di 
esempi che cercano di confermare questa linea interpretativa 
dello scorrere del tempo, a partire dalla già citata comparsa 
dell’agricoltura per passare alla rotazione triennale del basso 
medioevo fino a giungere alle innovazioni digitali 
contemporanee, solo per fare alcuni veloci esempi. Sebbene 
questa ermeneutica storica sia piuttosto intuitiva e di facile 
elaborazione, non è per forza in questo senso che vanno 
interpretati gli sviluppi tecnici realizzati dall’essere umano. In 
questa prospettiva lo storico israeliano Yuval Noah Harari ha 
recentemente evidenziato come la già citata “Rivoluzione 
agricola”, da sempre e correttamente interpretata come snodo 
fondamentale per la costruzione delle società umane, possa 
essere considerata come “la più grande impostura della 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

206 
 

storia”2; Harari ricorda che per oltre due milioni e mezzo di 
anni gli esseri umani si erano nutriti solo attraverso la raccolta 
di piante e attraverso la caccia agli animali, attività che 
avevano portato ad un’evoluzione del corpo in funzione 
proprio dell’espletamento di tali compiti. La domesticazione 
delle piante ha “sconvolto” tale percorso evolutivo 
costringendo gli agricoltori ad attività totalmente nuove come 
“raschiare i sassi dal terreno e a trasportare secchi d’acqua”, 
producendo “una quantità non indifferente di malanni, come 
l’ernia del disco, le artriti e le ernie inguinali”3. Nella rilettura 
di questo evento proposta da Harari, la coltivazione del 
frumento costrinse gli uomini a trasformare le loro azioni 
quotidiane in vista di produzioni sempre maggiori del cereale 
portando a l'indubbio vantaggio di poter avere più cibo ed una 
vita di comunità fatta di  “una migliore protezione contro gli 
animali selvaggi, la pioggia e il freddo” ma se si sposta il 
focus dal “benessere generale” a quello individuale si può 
scoprire come questi cambiamenti non abbiano migliorato la 
vita dei singoli individui ma solo consentito ad “Homo 

sapiens di moltiplicarsi in misura esponenziale”, concludendo 
che il cuore dell’intera Rivoluzione sia da individuare nella 
“capacità di mantenere in vita più gente a condizioni 
peggiori”4.   
Davanti a tali interpretazioni si è costretti a vedere come le 
innovazioni tecnologiche  prodotte dagli esseri umani siano 
                                                           
2 Y. N Harari, Sapiens. Da animali a dèi, Giunti Editore S.p.A./Bompiani, 
Firenze/Milano 2018, p. 108. 
3 Ibidem, pp. 109-110. L’autore ricorda come tale considerazione sia avvenuta 
attraverso la comparazione degli antichi scheletri pre e post rivoluzione agricola.  
4 Ibidem, p. 112.  



207 
 

almeno soggette ad una doppia lettura; spesso gli effetti 
positivi dei cambiamenti non comportano immediati benefici 
a chi li sperimenta ma, al contrario, anche peggioramenti, 
come si è visto nel caso delle patologie scheletriche aumentate 
dopo l’inizio dei lavori agricoli; il secondo aspetto da tenere 
in considerazione è quello relativo agli evidenti benefici sul 
lungo periodo i quali, tuttavia, portano a delle modifiche 
strutturali alla natura umana o alla società stessa che possono 
a loro volta comportare problemi di non poco conto, mettendo 
da parte il benessere del singolo a vantaggio di un possibile e 
auspicabile miglioramento sociale. 
In quest’ottica il rapporto che sussiste tra l’umanesimo e il la 
tecnologia sembra essere legato, nell’interpretazione 
dominante di esso, ai “metaracconti” individuati da Jean 
François-Lyotard nella sua elaborazione del concetto di 
“postmoderno”; il filosofo francese, com’è noto, individua 
nelle trattazioni storiche delle linee interpretative che 
avvicinano le stesse ai miti, dove è possibile ritrovare racconti 
come quello “dell’emancipazione progressiva della ragione e 
della libertà, l’emancipazione progressiva o catastrofica del 
lavoro [...], l’arricchimento dell’umanità nel suo complesso a 
opera dei progressi della tecnologia capitalistica”5. Secondo 
Lyotard queste prospettive non sono altro che 
"metanarrative", ovvero grandi storie o narrazioni che cercano 
di spiegare e giustificare il progresso umano attraverso, ad 
esempio, alla razionalità, alla libertà e all'avanzamento 

                                                           
5 J.F. Lyotard, Il postmoderno spiegato ai bambini, in S. Veca, G. Picinali, D. 
Catalano, S. Marzocchi, Il pensiero e la meraviglia, Vol. 3B., Zanichelli,  Bologna 
2020, p. 633. 

GIANLUCA GINNETTI

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

208 
 

tecnologico. Tuttavia, Lyotard critica questa visione come 
eccessivamente semplificata e ingannevole. Egli sostiene che 
la tecnologia non è semplicemente un mezzo neutro per il 
progresso umano, ma può anche comportare rischi, 
alienazione e nuove forme di oppressione; in altre parole, la 
pretesa universalità del progetto postmoderno che si 
nasconderebbe dietro le “metanarrative” è stata distrutta dal 
manifestarsi degli eventi stessi: “Auschwitz - ricorda Lyotard 
- può esser preso come un nome paradigmatico per 
l’”incompiutezza” tragica della modernità”6.  
In un certo qual senso pare quindi chiaro come lo sviluppo 
tecnologico, nonostante abbia come probabile meta “la 
conoscenza delle Cause e dei segreti moti delle cose e 
l’allargamento dell’Umano Impero”7, per citare la celebre 
utopia baconiana, nasconda il grande pericolo di allontanare 
l’uomo dalla sua umanità, mettendo quindi in totale secondo 
piano la natura a discapito del dominio della tecnica.  Questo 
rischio appare del tutto evidente nella riflessione esistenziale 
heideggeriana, come si evince ad esempio nella celebre lettera 
inviata dal filosofo tedesco a Jeaun Beaufret. Nella Lettera 

sull’umanismo, infatti, Heidegger ha ben chiaro che 
l’humanismus è “meditare e curarsi che l’uomo sia umano e 
non non-umano, «inumano», cioè al di fuori della sua 
essenza”, pur riconoscendo la grande difficoltà a stabilire in 
che cosa consista “l’umanità dell’uomo”8. La sfida di definire 
tale “umanità” riflette la complessità dell’essere umano come 

                                                           
6 Ibidem.  
7 F. Bacon, Nuova Atlantide, BUR, Milano 2009, p. 83. 
8 M. Heidegger, Lettera sull’«Umanismo», Adelphi, 1995 Milano, p. 40.  



209 
 

essere pluridimensionale, in continua evoluzione e in costante 
relazione con il mondo che lo circonda, aspetto che solleva 
domande fondamentali che riguardano l’etica e il significato 
della vita umana stessa.  
Un tentativo di risposta a tale annosa questione è ben 
rintracciabile in tutta la riflessione filosofica di A. Gramsci, 
rappresentando sicuramente un fil rouge che lega le opere del 
filosofo italiano; come leggiamo ne La filosofia di Benedetto 

Croce,  Gramsci riconosce che l”uomo è un processo e 
precisamente il processo dei suoi atti”, un punto di vista che 
sottolinea come “l’umanità dell’essere umano” sia da 
rintracciare nel suo rappresentare un essere attivo e creativo 
che agisce nel mondo sociale, politico ed economico, un 
processo in continua evoluzione, influenzato dalle sue azioni, 
dalle idee e dalle condizioni sociali circostanti; in altre parole, 
per Gramsci l’uomo è quella creatura che “non entra in 
rapporto con la natura semplicemente, per il fatto di essere lui 
stesso natura, ma attivamente, per mezzo del lavoro e della 
tecnica”9, sottolineando quindi la grande capacità umana nella 
trasformazione della realtà, una trasformazione attiva, conscia 
e non solo subita passivamente come accade alle altre creature  
della natura.  
Dalle riflessioni operate finora pare assai evidente come, nella 
considerazione del rapporto tra umanesimo e tecnologia, trovi 
un marcato punto fermo la grande capacità naturale che 
l’essere umano ha nel trasformare la natura stessa a suo 
vantaggio, una capacità che risiede nel suo essere un soggetto 
                                                           
9 A. Gramsci, La filosofia di Benedetto Croce, in in S. Veca, G. Picinali, D. Catalano, 
S. Marzocchi, Il pensiero e la meraviglia, cit., p. 193. 

GIANLUCA GINNETTI

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

210 
 

attivo capace di imprimere la propria volontà in modo conscio 
e deliberato. Tuttavia la società contemporanea sembra essere 
sempre più in difficoltà a tenere in piedi questa relazione in 
modo equilibrato e al di là degli esempi nefasti in cui il 
rapporto ha dimostrato tutta la sua fallacia (come nella già 
citata esperienza dei campi di concentramento nazisti) essa si 
manifesta anche nella vita di tutti i giorni nelle pratiche di 
vita, nell’ambito delle comunicazioni e negli ambienti urbani 
in cui gli uomini si sono adeguati a vivere e che rappresentano 
uno snodo paradigmatico, per chi scrive, dell’intera 
questione.  
Lo sviluppo senza controllo della tecnologia pare essere 
indirizzato al progressivo cancellamento dei più semplici 
rapporti sociali umani, in un crescendo di atomizzazione delle 
esperienze e in una sempre più veloce chiusura degli spazi 
interpersonali. Nonostante i moderni smartphones e le decine 
di programmi social per poter comunicare con ogni angolo del 
pianeta, oggi fare (e ricevere) una telefonata sta diventando 
sempre più un fatto raro, quasi paragonabile alla ricezione di 
una lettera (cartacea) da qualche amico o parente lontano. Per 
comunicare ci si affida sempre più alla scrittura di messaggi 
di testo se non alla registrazioni di lunghi messaggi vocali che 
rendono la comunicazione passiva, priva di ogni aspetto 
vitale, interrompendo l’interazione tra i soggetti, vera e unica 
misura di un rapporto che si possa definire davvero umano. 
L’indebolimento dei rapporti interpersonali non è avvenuto di 
certo solo grazie allo sviluppo dei nuovi media tecnologici ma 
alimentato e, in una certa qual misura, implementato da uno 
sviluppo di progetti urbanistici che hanno eliminato quelle che 



211 
 

un tempo erano le comunità di quartiere, con la loro rete di 
solidarietà fondate sulla conoscenza diretta dei propri vicini 
in favore di quelli che Marc Augé ha definito, con una 
straordinaria intuizione, dei “nonluoghi” ossia quei luoghi che 
nelle parole dello studioso francese costituiscono “uno spazio 
che non può definirsi né identitario né relazionale né 
storico”10. Nel corso del tempo gli uomini hanno costruito gli 
spazi  sociali nei quali poter vivere a contatto con i propri 
simili tenendo sempre ben a mente  la necessità di conoscere 
i propri vicini per necessità di reciproco aiuto e protezione; 
inoltre i villaggi e le città hanno sempre avuto luoghi ben 
definiti per indicare la presenza del potere, sia esso inteso in 
senso temporale che spirituale, come castelli, torri, chiese, 
templi, campanili e altre costruzioni capaci di creare 
“identità”. L’avvento delle nuove tecnologie e la loro 
applicazione allo sviluppo urbanistico ha progressivamente 
cancellato tale sostrato simbolico e culturale, costruito 
attraverso la sovrapposizione millenaria di strutture, 
sostituendolo con “vie aeree, ferroviarie, autostradali [...], 
aeroporti, le stazioni ferroviarie e aerospaziali, le grandi 
catene alberghiere, le strutture per il tempo libero, i grandi 
spazi commerciali e, infine, la complessa matassa di reti 
cablate o senza fili che mobilitano lo spazio extraterrestre ai 
fini di una comunicazione così peculiare che spesso mette 

l’individuo in contatto solo con un’altra immagine di se 

stesso”11; soprattutto in queste ultime parole l’antropologo 

                                                           
10 M. Augé, Nonluoghi. Introduzione a una antropologia della surmodernità, 
Elèuthera, 2005 Milano, p. 73. 
11 Ivi., p. 74 (corsivo mio) 

GIANLUCA GINNETTI

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

212 
 

francese evidenzia chiaramente come la vita in questi nuovi 
spazi costituisca un grande problema nel mantenimento di 
quello che l’”umanità dell’uomo” rappresenta, spezzando 
ogni naturalezza nell’interazione umana e rendendo ogni 
uomo il referente comunicativo di se stesso, una sorta di 
monade incapace di relazionarsi con il prossimo e di creare 
una rete di contatti che vada al di  là della mera virtualità. 
Oggi non c’è quasi differenza tra le grandi metropoli che 
costellano la superficie del pianeta, i luoghi nei quali l’uomo 
si è ritagliato degli spazi in cui vivere si assomigliano gli uni 
agli altri e sempre più spesso lo skyline delle città è dominato 
da quei “palazzi monumentali, tersi come cristalli” che, nel 
pensiero di M. Horkheimer e T. W. Adorno, “rappresentano 
la pura razionalità priva di senso dei grandi cartelli 
internazionali”, edifici che esprimono più di ogni altra cosa 
quella “razionalità tecnica” intesa come “carattere coatto [.. .] 
della società estraniata a se stessa”12. Nelle parole dei due 
importanti teorici della Scuola di Francoforte, infatti, la 
società contemporanea, dominata dalla logica del profitto e 
della razionalità tecnologica corre il rischio di perdere di vista 
i valori umani, la diversità culturale e il senso di comunità, 
una riflessione che sottolinea ancora una volta la necessità di 
bilanciare lo sviluppo tecnologico con la preservazione della 
cultura, della storia e dell'umanesimo stesso.  
 
 
 
                                                           
12 M. Horkhaimer, Th. W. Adorno, Dialettica dell’Illuminismo, Einaudi, 2010 Torino, 
pp. 126-127 



213 
 

CONCLUSIONI 
Dalle sintetiche considerazioni fin qui poste è apparso chiaro 
che cercare di analizzare il rapporto tra umanesimo e 
tecnologia non vuol dire altro che scandagliare le possibilità 
che l’essere umano ha di restare fedele alla sua stessa umanità 
mettendo in gioco la sua naturale propensione alla 
trasformazione della natura. Fin quanto possono spingersi le 
abilità tecniche degli uomini per poter affermare che  la 
tecnologia non abbia compromesso irrimediabilmente 
l'essenza umana? Questa è una domanda fondamentale che 
richiede un'analisi approfondita e una riflessione continua. 
Nell'era moderna, l'umanesimo e la tecnologia si sono spesso 
trovati in conflitto. Da un lato, il primo promuove valori come 
la libertà, la creatività, l'etica e il rispetto per l'individualità 
umana. Dall'altro lato, la tecnologia ha il potenziale per 
migliorare la qualità della vita umana, rendendo più efficienti 
le attività quotidiane, ampliando le conoscenze umane e 
fornendo soluzioni a molte sfide globali. Tuttavia, la ricerca 
di un equilibrio tra questi due aspetti è cruciale e l’umanesimo 
deve guidare lo sviluppo tecnologico in modo che 
l'innovazione non si trasformi in una minaccia per la stessa 
umanità. L'essenza umana è intrinsecamente legata 
all'empatia, alla compassione, all'arte, alla creatività e alla 
capacità di prendersi cura degli altri e dell'ambiente, tuttavia 
lo sviluppo tecnologico può portare l’uomo a perdere di vista 
questi valori essenziali. Secondo l’antropologo M. Aime, 
l’uomo è stato vittima, soprattutto nella cultura occidentale, 
di quella che lo studioso ha definito una “ossessione 
illuminista per la tassonomia” attraverso la quale ha tracciato 

GIANLUCA GINNETTI

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

214 
 

“la linea di demarcazione tra noi e la natura”, una ossessione 
che ha portato a classificare, separare ed escludere esseri 
umani tra di loro, mettendo in piedi discriminazioni razziali 
basate su scorretti presupposti scientifici13.  
Il futuro presenta sfide complesse, come l'intelligenza 
artificiale, la biotecnologia avanzata e la robotica, che 
richiedono una profonda riflessione sulle implicazioni etiche, 
sociali e culturali che deriverebbero dalla loro applicazione. 
Non da ultima appare sempre più pressante la necessità di 
ristabilire un adeguato rapporto di rispetto nei confronti del 
mondo naturale, quella “casa comune”, come è stata definita 
da papa Francesco, che è ormai entrata in una fase nuova della 
sua vita, una fase chiamata Antropocene, “un periodo nuovo 
di instabilità”, usando le parole di B. Latour,  nel quale “la 
Terra diviene sensibile alle nostre azioni e noi, gli umani, 
diventiamo, in una certa misura, geologia”14. 
Proprio in relazione a tali problemi appaiono illuminanti le 
riflessioni di P. M. Erede il quale ricorda come il “il paradosso 
del mondo attuale” sia proprio quello che nasce nel momento 
in cui l’uomo, con le sue abilità tecniche, sia stato in grado di 
raggiungere  “una potenza un tempo impossibile ed 

                                                           
13 M. Aime, Classificare, separare, escludere. Razzismi e identità, Einaudi, 2020 
Torino, p. 19.  
14 B. Latour, La sfida di Gaia. Il nuovo regime climatico, Meltemi, 2020 Milano, p. 
167. Particolarmente interessante è il confronto che l’autore pone a p. 78 tra “il ritmo 
rapido e nervoso della corsa agli armamenti, innescato dalla Guerra fredda” e 
“l’estrema lentezza dei negoziati sul clima”, sottolineando come “siano state spese 
centinaia di miliardi di dollari in armi nucleari” mentre pochissimo è stato fatto per 
attivare stanziamenti contro “la minaccia creata dall’origine antropica dello 
“sconvolgimento climatico”; anche in questo caso lo scollamento tra umanesimo e 
tecnologia appare chiaro, con il favorire la spesa destinata alla creazione di armi di 
distruzione e poco o niente per curare le ferite che l’uomo ha inferto al pianeta.  



215 
 

inaccessibile” ma proprio in virtù di tali capacità abbia 
contemporaneamente sviluppato “maggiore vulnerabilità”, 
derivata “dall’improprio rapporto spazio-temporale, 
dall’aumento dell’artificiale rispetto al naturale, dalla 
modificazione dei bioritmi, dalla riduzione progressiva dello 
spazio fruibile in relazione all’incremento demografico ed ai 
conseguenti insediamenti abitativi e produttivi ed infine dal 
massiccio assoggettamento della natura all’uomo”15. Per certi 
versi sembra quasi che l’uomo abbia abusato delle sue 
capacità tecniche e intellettuali, portando ad estreme 
conseguenze quell’atteggiamento di “presunzione  
sconfinata” di fronte alla conoscenza dell’infinità della natura 
già rimarcato da Blaise Pascal nei suoi “Pensieri”, nei quali 
si legge che “gli uomini si sono volti in modo temerario alla 
ricerca della natura, come se avessero qualche proporzione 
con essa e [...] giungere a comprendere il tutto”, operazione 
che per il filosofo francese non può che essere di pertinenza 
divina16.  
In fondo, forse, ci si trova di fronte alla vecchia e annosa 
questione relativa alla libertà dell’essere umano il quale, come 
ha magistralmente ricordato Pico della Mirandola nella sua 
“Oratio de hominis dignitate”, forse vero e proprio manifesto 
intellettuale del Rinascimento italiano, è l’unica creatura che 
ha la capacità di scegliere e determinare il proprio destino, 
potendo “degenerare nelle cose inferiori che sono i bruti” o 

                                                           
15 P. M. Erede, L’uomo e la sua creatività nella ricerca di un’armonia con la natura, 
in Florilegio. Filosofia, Storia, Umanologia, Edizioni Giuseppe Laterza, 2005 Bari, 
p. 50. 
16 B. Pascal, Pensieri, Bompiani, 2000 Milano, p. 65. 

GIANLUCA GINNETTI

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

216 
 

scegliendo di rigenerarsi “nelle cose superiori che sono 
divine”17. Anche di fronte allo sviluppo tecnologico l’uomo 
dovrà essere in grado di mantenersi saldo alla sua umanità, 
una umanità che è tale anche in funzione della capacità tecnica 
ad essa connessa, ma dovrà stare attento e vigile affinché la 
tecnologia possa essere messa al servizio dell’umanità e dei 
suoi valori invece di sottomettersi completamente ad essa 
come, purtroppo, sempre più spesso sembra capitare. 
 
 
 
 
 
 
BIBLIOGRAFIA 

- Aime M., Classificare, separare, escludere. Razzismi e identità, Einaudi, 
2020 Torino. 

- Arendt H., Vita activa. La condizione umana, Bompiani, Bergamo 2005. 
- Augé M., Nonluoghi. Introduzione a una antropologia della surmodernità, 

Elèuthera, 2005 Milano 
- Bacon F., Nuova Atlantide, BUR, Milano 2009. 
- Erede P. M., L’uomo e la sua creatività nella ricerca di un’armonia con la 

natura, in Florilegio. Filosofia, Storia, Umanologia, Edizioni Giuseppe 
Laterza, 2005 Bari. 

- Gramsci A., La filosofia di Benedetto Croce, in in S. Veca, G. Picinali, D. 
Catalano, S. Marzocchi, Il pensiero e la meraviglia, Vol. 3B., Zanichelli,  
Bologna 2020. 

- Harari Y. N., Sapiens. Da animali a dèi, Giunti Editore S.p.A./Bompiani, 
Firenze/Milano 2018. 

- Heidegger M., Lettera sull’«Umanismo», Adelphi, 1995 Milano. 
- Horkhaimer M., Th. W., Dialettica dell’Illuminismo, Einaudi, 2010 Torino 

                                                           
17 Pico della Mirandola, De hominis dignitate, Scuola Normale Superiore, Pisa 1985, 
pp.7-15. 



217 
 

- Latour B.,  La sfida di Gaia. Il nuovo regime climatico, Meltemi, 2020 
Milano. 

- Lyotard J. F., Il postmoderno spiegato ai bambini, in S. Veca, G. Picinali, D. 
Catalano, S. Marzocchi, Il pensiero e la meraviglia, Vol. 3B., Zanichelli,  
Bologna 2020. 

- Pascal B., Pensieri, Bompiani, Milano 2000.  
- Pico della Mirandola, De hominis dignitate, Scuola Normale Superiore, Pisa 

1985. 
 

GIANLUCA GINNETTI

 



 

  



 

219 
 

 

Alessio Melizzi 

Umanesimo e tecnologia: 
complementarietà o esclusività? 

 
UN RAPPORTO DIFFICILE 

“La tecnologia non è né buona né cattiva. E non è neppure 

neutrale”  

M.Kranzberg 

A prima vista e con una comprensione superficiale dei termini 
Umanesimo e tecnologia ci vengono subito in mente due 
blocchi opposti, una forte contrapposizione tra l’accezione 
comune che essi rappresentano. Ed è appunto il significato 
comunemente attribuito ai due termini a essere oggetto di 
dialogo nonché essenza di questo scritto. 
L’Umanesimo è stato un fenomeno culturale nato in Italia a 
cavallo tra il XIV e il XV secolo; promosso inizialmente da 
diversi scrittori come Petrarca e Boccaccio, ha avuto la città 
di Firenze come centro propulsore. Nonostante il riferimento, 
esplicito e implicito, al periodo storico, il termine è usato per 
caratterizzare ogni orientamento che riprenda il senso e i 
valori affermatisi nella cultura umanistica: dall’amore per gli 
studi classici e per le humanae litterae, alla concezione 
dell’uomo quale autore della propria storia e punto di 



ALESSIO MELIZZI 

 

220 
 

riferimento costante e centrale della riflessione filosofica1. 
Come detto, Petrarca può essere considerato il fondatore, ma 
l’umanesimo si è sviluppato in maniera differente in diversi 
centri italiani ed europei cosicché risultano diversi esponenti 
importanti che, a loro modo, possono essere considerati 
pionieri del movimento: Poggio Bracciolini, Pico Della 
Mirandola, Vittorino Da Feltre, Erasmo Da Rotterdam e altri. 
Tuttavia, un contributo fondamentale per la diffusione delle 
idee umanistiche è stata l’invenzione della stampa nel 1450 
da parte del tedesco Johannes Gutenberg. E da questa 
invenzione, la quale ha reso Gutenberg “Uomo del 
millennio”2 che si può trovare la prima apparente 
contrapposizione tra umanesimo e tecnologia. Utilizzo il 
termine apparente perché come vedremo vi è una forte 
correlazione e una sorta di interdipendenza.  
L’invenzione della stampa ha sicuramente cambiato il mondo 
e dato contributi decisivi alla cultura, alla scuola, 
all’Università, etc. insomma ha rivoluzionato la società. 
L’elemento importante però è che la stampa, trattasi di 
un’invenzione che ha accelerato e migliorato diversi processi, 
non può che essere considerata tecnologia.  Il termine 
tecnologia non ha un’univoca definizione anche se la più 
completa può essere: lo studio e l'utilizzo di tecniche, 
procedimenti e conoscenze tecnico-scientifiche avanzate per 
la soluzione di problemi pratici e l’insieme di elaborazioni 
                                                           
1 V. Umanesimo in Enciclopedia Treccani, www.Treccani.it  
2  A.J. KEIRNS, Johannes Gutenberg: Man of the Millennium, Little River 
Publishing, USA, 2018; AA.VV., 1.000 Years, 1.000 People, Kodansha International, 
New York, 1998; M. ZAD, Top 100 People of 1000 Years in 
www.washingtonpost.com, 12 Dicembre 1999 

http://www.treccani.it/
http://www.washingtonpost.com/


QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

221 
 

teoriche e sistematiche applicabili alla pianificazione e alla 
razionalizzazione dell’intervento produttivo3. Non si può 
parlare di scienza, ma di studio o disciplina in quanto la 
tecnologia si può applicare in ogni ambito con risultati 
positivi o negativi. E per lo stesso motivo è difficile attribuire 
a essa una data di nascita poiché molte invenzioni o 
innovazioni possono essere contemplate in questa 
definizione.   
Sovente pensiamo alla tecnologia limitandoci ai dispositivi 
elettronici o comunque a quelle invenzioni che in qualche 
modo vanno a stravolgere qualcosa. Volendo fare degli 
esempi riteniamo frutto della tecnologia: la televisione di 
ultima generazione (con possibilità di stoppare e vedere il 
nostro programma preferito quando desideriamo), gli 
smartphone, etc; ma storicamente ogni invenzione che è 
andata a migliorare o a rendere più efficiente il lavoro 
dell’uomo, così come a semplificarlo, può rientrare nel 
calderone della definizione di tecnologia.  
La stessa invenzione della stampa è a tutti gli effetti un 
miglioramento tecnologico che ha contribuito, fra le altre 
cose, a sviluppare la cultura e le diverse arti; elementi che 
sono l’essenza dell’umanesimo. Da qui ritengo che si debba 
partire per fare un minimo di chiarezza e spiegare che non 
solo umanesimo e tecnologia non sono incompatibili, ma per 
molti aspetti risultano addirittura complementari.  In primo 
luogo non si tratta di due discipline o correnti contemporanee 
che possono entrare in conflitto come poteva essere per i 

                                                           
3 V. Tecnologia in Enciclopedia Treccani, www.Treccani.it 



 

222 
 

movimenti letterari o filosofici. Vi è poi il reale significato 
che talvolta viene confuso con l’accezione comune. 
Umanesimo viene inteso in senso stretto, facendo riferimento 
al movimento culturale-letterario senza considerare che tutto 
ciò che è umanistico si collega all’umanesimo4. E anche 
tecnologia è un termine talvolta mal interpretato, come se una 
qualsiasi innovazione tecnologica fosse una futura condanna 
per l’uomo o comunque qualcosa con lo scopo di metterlo da 
parte e di poter fare a meno del suo contributo.  
In realtà non è proprio così in quanto umanesimo e tecnologia 
hanno contribuito, in vari periodi, uno allo sviluppo dell’altro. 
Basti pensare all’invenzione della stampa e a come essa abbia 
contribuito alla diffusione di classici e varie opere letterarie 
in tutta Europa e nel mondo. O tutte le innovazioni che hanno 
caratterizzato la rivoluzione industriale sono state in grado di 
rendere più efficiente il lavoro dell’uomo. Senza addentrarci 
in una miriade di esempi è sufficiente pensare a tutti i mezzi 
di trasporto e a come essi abbiano permesso di effettuare 
lunghi spostamenti in brevissimo tempo; in sostanza 
l’ingegno e il lavoro dell’uomo potevano essere svolti in 
diversi luoghi così come i frutti del suo intelletto potevano 
essere facilmente utilizzati in ogni angolo del globo. Perfino 
tutte le tesi che sostengono che tecnologia e di conseguenza 

                                                           
4 V. Umanistico in Enciclopedia Treccani in www.Treccani.it Il termine umanistico 
come aggettivo viene descritto come “dell’umanesimo o degli umanisti” … la 
filologia degli umanisti o quella esercitata modernamente sui testi degli umanisti 
stessi”. E ancora: “che riguarda gli studi letterari e anche quelle discipline che hanno 
per oggetto la conoscenza dell’uomo, del suo pensiero, della sua attività spirituale e 
del suo comportamento…In senso più ampio, è riferito a tutto il complesso degli ideali 
culturali rappresentati dall’umanesimo nella sua più generale accezione”. 

ALESSIO MELIZZI 

 

http://www.treccani.it/


QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

223 
 

invenzioni abbiano sostituito o eliminato il lavoro dell’uomo 
non sono del tutto veritiere; certo molti lavori sono scomparsi, 
ma molti sono nati. Approfondiremo comunque questo 
passaggio. Il punto, a mio parere, centrale è che la tecnologia 
non va di pari passo per tutta l’umanità e se da un lato c’è chi 
inventa e chi usufruisce delle innovazioni, anche le più 
avanzate, dall’altra parte c’è chi in qualche modo la 
tecnologia la subisce.  
 
TECNOLOGIA A PIÙ LIVELLI 

“C'è vero progresso solo quando i vantaggi di una nuova 

tecnologia diventano per tutti.” 

 H.Ford 

Nel precedente paragrafo ho tentato di rendere più chiari i due 
concetti di umanesimo e tecnologia e ho esposto la mia 
personale tesi secondo cui uno dei due fattori non esclude 
l’altro. Vi sono però numerosi fattori di cui bisogna tenere 
conto. Su tutti e l’accessibilità alla tecnologia, la 
dimestichezza con essa e l’uso che ognuno ne può fare. 
Probabilmente tutti noi possediamo uno smartphone o un 
computer e in tutto il mondo occidentale e nei paesi avanzati 
chiunque può avere una connessione a Internet grazie alla 
quale si possono svolgere numerose operazioni che fino a 
pochi anni fa richiedevano un dispendio di tempo molto più 
elevato. Tuttavia ciò non avviene sempre e in molti casi l’uso 
della tecnologia diventa più un obbligo che una volontà per 
soddisfare un desiderio o una veniale esigenza. Ho introdotto 
il paragrafo con una celebre citazione di Henri Ford, pioniere 
dell’industria automobilistica, il quale non solo si è fatto 



 

224 
 

promotore di un’innovazione (non è stato peraltro il primo), 
ma ha fatto si che questa innovazione fosse alla portata di 
tutti; poiché egli stesso sosteneva che vi è vero progresso solo 
quando i vantaggi di una tecnologia diventano vantaggi per 
tutti5. Lo scenario auspicato da Ford non sembra rispecchiare 
in pieno la situazione ai giorni nostri. Il contesto può essere 
compreso meglio con alcuni esempi non troppo tecnici, ma 
semplici situazioni che avvengono nella quotidianità. 
Pensiamo a qualsiasi servizio che utilizziamo nella nostra 
abitazione; dall’energia elettrica, al gas, all’acqua, fino alla 
connessione a Internet. Tutti servizi erogati da aziende con le 
quali stipuliamo un contratto e con cui c’è, o ci dovrebbe 
essere, la possibilità di interagire per qualsiasi questione o 
problema. Questa era una cosa comune e scontata fino ad 
alcuni anni fa, ma oggi proprio per la diffusione capillare della 
tecnologia non è più così. Risultano essere sempre meno i 
luoghi fisici e gli operatori addetti al servizio e la quasi totalità 
delle operazioni avviene online (assistenza virtuale dedicata, 
mail, PEC, sito Internet, etc). A prima vista ciò può sembrare 
positivo visto che, in teoria, si risparmia tempo, ci si sposta di 
meno e si impiega meno personale. Dall’altra parte però lo 
sviluppo tecnologico e informatico è stato impressionante a 
livello di rapidità negli ultimi decenni facendo si che una 
buona  parte della  popolazione non  riuscisse a stare al passo  

                                                           
5 V. Ford e la sua tecnologia accessibile a tutti in www.lastampa.it, 23 Settembre 
2011  

ALESSIO MELIZZI 

 

http://www.lastampa.it/


QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

225 
 

coi tempi6. E questo avviene in molti altri settori come banche 
e/o servizi amministrativi e fiscali. L’elemento importante è 
che sovente si tratta di servizi necessari e che molti utenti 
(utilizzo il termine proprio per indicare i cittadini fruitori del 
servizio) riscontrano notevoli difficoltà con il rischio di subire 
poi dei danni. Le cause possono essere molteplici e poco 
prima ho accennato alla velocità con la quale si è evoluta la 
tecnologia solo negli ultimi quarant’anni. Vi è poi la 
componente demografica e il nostro paese (Italia) è anche uno 
fra quelli con una percentuale di anziani fra le più alte, oltre 
alla poca formazione nel campo informatico e digitale che 
rappresenta senza dubbio la parte più rilevante e capillare 
dell’innovazione tecnologica. 
A questo punto un lettore potrebbe pensare che ormai si sia al 
punto in cui l’uomo subisce la tecnologia e la macchina lo può 
sostituire. Ed è qui che vanno fatte le prime riflessioni. 
Innanzitutto gli sviluppi (perlomeno quelli citati) sono opera 
dell’uomo, perciò se da una parte c’è chi si deve adattare al 
progresso tecnologico dall’altra c’è inevitabilmente qualcuno 
che lo ha creato; in molti casi le stesse grandi aziende sono 
fautrici di grandi scoperte e novità. La questione importante è 
che vi è molto dislivello tra la popolazione sia nella capacità 
di utilizzo sia nell’uso quotidiano della tecnologia. Ciò può 
dipendere da diversi fattori come: l’età anagrafica, il tasso di 
istruzione, lo sviluppo tecnologico del paese stesso, etc. Molte 

                                                           
6 G.Leonhard, Tecnologia vs umanità, Egea, Milano, 2019. L’autore offre una 
panoramica del presente in cui evidenzia come le nuove tecnologie vengano utilizzate 
per i compiti più disparati, ma anche delegando allo strumento elettronico le nostre 
scelte e le nostre preferenze. 



 

226 
 

volte però non è il cosiddetto progresso a prendere il 
sopravvento, ma vi è anche una mentalità ostile diffusa che fa 
si che non vi sia un adattamento graduale alla tecnologia di 
tutti i giorni. Per rendere più comprensibile il tutto posso 
prendere come campione rappresentativo la mia Regione 
(Liguria) nella quale vi è un’altissima percentuale di persone 
anziane7. Quasi un terzo della Regione è popolato da over65 
di cui la maggioranza ha poca dimestichezza con gli strumenti 
elettronici/informatici; e come ho sottolineato poco prima 
oltre all’evoluzione della tecnologia in questo settore vi è 
anche poca apertura da parte della popolazione. Tutto questo 
si riassume in una costante fatica a usufruire anche dei servizi 
primari e non possiamo di certo parlare di uomo al centro in 
un contesto simile. 
Prima di addentrarci in ulteriori analisi e approfondimenti è 
necessaria una precisazione. L’incredibile sviluppo 
tecnologico avuto negli ultimi ha riguardato principalmente il 
mondo del digitale ed è proprio quest’ultimo che mano a mano 
sta sostituendo tutto ciò che prima faceva l’uomo. Da una 
parte dunque chi subisce il digitale mentre dall’altra chi ha in 
qualche modo capito la sua potenzialità e ne sfrutta i benefici. 
Come l’arte e i classici sono stati, durante l’Umanesimo, il 
mezzo  per elevare  l’uomo, oggi  siamo in  una sorta di “Uma- 
 
 
 

                                                           
7 V. Italia sempre più vecchia: 46,2 anni in media Record in Liguria di C. Marroni, 
in www.ilsole24ore.it, 18 Dicembre 2022; La Liguria è la Regione più anziana 

d’Italia: gli ultimi dati dell’Istat in www.genova.repubblica.it, 7 Aprile 2023. 

ALESSIO MELIZZI 

 

http://www.ilsole24ore.it/
http://www.genova.repubblica.it/


QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

227 
 

nesimo digitale” in cui la tecnologia rappresenta il mondo e 
noi siamo al centro del digitale8. 
 
USO O ABUSO? 

“Gli uomini sono diventati gli strumenti dei loro stessi 

strumenti”  

H.D. Thoreau 

Nel precedente paragrafo ho citato l’opera Umanesimo 
digitale in quanto si tratta di un testo che in qualche modo 
effettua una comparazione tra l’Umanesimo e la nuova era 
digitale. Essenziale è però il ruolo dell’uomo che, come secoli 
fa, deve riconquistarsi un ruolo centrale proprio con l’ausilio 
della tecnologia. Un uomo che grazie anche alla tecnologia e 
al progresso si eleva e torna a essere figura centrale. 
Nonostante la distanza che viene presa dagli autori dagli 
scenari più distopici di alcuni film essi riconoscono 
potenzialità e limiti della tecnologia9.  
Un’altra opera assai rilevante per comprendere il rapporto e 
l’approccio dell’uomo verso la tecnologia è Demenza Digitale 
del tedesco Manfred Spitzer. L’essenza del testo vuole 
mettere in evidenza il rapporto, che ormai si può considerare 
di dipendenza, fra molte persone e alcuni strumenti 

                                                           
8 V. J.N.RUMELIN, N.WEIDNFELD, Umanesimo digitale, Francoangeli, Milano, 
2019, pag.200. Gli autori sostengono l’urgenza di un nuovo Umanesimo, appunto un 
Umanesimo digitale, una bussola teorica per orientarsi tra i dilemmi dell’intelligenza 
artificiale. L’Umanesimo digitale riconosce l’importanza della tecnica e le esigenze 
degli esseri umani, si distingue dalle visioni apocalittiche del futuro perché confida 
nella ragione umana, ma non assume un atteggiamento entusiastico nei confronti delle 
potenzialità della tecnologia, riconoscendone e sottolineandone i limiti. 
9 Idem 



 

228 
 

tecnologici10. Egli analizza, con numerosi esperimenti e dati, 
tutti i problemi che alcune tecnologie creano. Partendo 
dall’analisi svolta dal giornalista americano ed esperto di 
media Nicholas Carr nell’opera “Google ci rende stupidi?”, 
che illustra gli effetti negativi che le nuove tecnologie hanno 
sui nostri processi mentali11, Spitzer compie un’analisi 
approfondita di numerosi sintomi che i media digitali possono 
creare e dimostra come questi non contribuiscano affatto a 
sviluppare alcune performance o a raggiungere alcuni 
risultati. In primis la diffusione dei PC portatili fin dai primi 
anni scolastici; il pericolo è che ciò non favorisca al meglio la 
competenza letto-scrittoria dei bambini e un peggioramento 
di tale capacità potrebbe avere ripercussioni sul percorso 
scolastico e professionale fino all’età adulta12. In secondo 
luogo l’ampio uso di strumenti elettronici da parte dei 
cosiddetti nativi digitali. Essi non possono concepire il mondo 
senza Internet, cellulari, Ipod, televisioni digitali, etc. Il 
prolungato utilizzo però può provocare disturbi alla  
formazione, inoltre non favorisce lo sviluppo di impulsi 
sensomotori e l’ambiente sociale subisce modificazioni e 
limitazioni notevoli13. Sempre riguardo all’utilizzo dei media 
digitali in età infantile, essi ostacolano la capacità di 

                                                           
10 M.SPITZER, Demenza digitale, Corbaccio, Milano, 2014. Spitzer evidenzia come 
in molte situazioni siamo schiavi della tecnologia. Nello specifico l’incapacità di 
raggiungere un luogo senza usare un navigatore satellitare, il senso di smarrimento 
che ci colpisce se dimentichiamo lo smartphone e l’incapacità da parte dei più piccoli 
di non stare davanti a un computer. 
11 N.CARR, Google ci rende stupidi?, Cortina, Milano, 2011. 
12 M.SPITZER, Demenza digitale, op. cit. pag 160. 
13 Ivi, pag. 193. 

ALESSIO MELIZZI 

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

229 
 

autocontrollo e provocano stress14; sono responsabili di 
insonnia, di isolamento e depressione, nonché di 
dipendenza15. In particolare la depressione si manifesta più 
spesso in concomitanza con la dipendenza da computer e 
Internet rispetto a un uso del digitale normale16.  
Tutto questo dimostra come stiamo vivendo un abuso della 
realtà digitale contemporanea e che ciò non porta benefici 
concreti, ma al contrario provoca sintomi negativi sulle 
capacità cognitive e sullo sviluppo. Un utilizzo errato della 
tecnologia, appunto un abuso con una percentuale 
significativa di persone che fa uso massiccio di dispositivi 
elettronici senza trarne un beneficio. L’uso dei Social 
network, il navigare costantemente da una pagina all’altra (fra 
l’altro in maniera multitasking perdendo così 
concentrazione), l’utilizzo di nuove tecnologie per compiere 
le azioni più semplici come accendere un elettrodomestico, 
svolgere calcoli elementari, sono tutte azioni che svolgiamo 
giornalmente e sovente lo facciamo anche in maniera 
inconsapevole. Davanti a questo scenario è difficile 
immaginare un uomo al centro come era nel periodo 
dell’Umanesimo; è più realistico pensare a un uomo che 
subisce la tecnologia. Tuttavia possiamo facilmente imparare 
a utilizzarla responsabilmente. E, se usata nelle giuste 
proporzioni, può davvero essere un aiuto in quanto torniamo 
sempre a monte: è un prodotto dell’uomo. 
                                                           
14 Ivi, pp. 221-222. 
15 Ivi, pp. 225-227-228-230 
16 J. Fröhlich, G.Lehmkuhl, Computer und internet erobern die kindheit. Von 

normalen spielverhalten bis zur Sucht und deren Behandlung, Schattauer, Stoccarda, 
2012. 



 

230 
 

LA NUOVA SFIDA: L’INTELLIGENZA ARTIFICIALE 
“L’intelligenza artificiale è uno strumento potente, ma è 

fondamentale mantenerla sempre al servizio dell’umanità.”  

D. Hassabis 

Circa sei mesi fa, proprio durante l’ultima premiazione di 
questo concorso letterario, il prof. Enzo Baldini interveniva 
sull’impatto e sui pericoli dell’intelligenza artificiale. In 
particolare, dell’intelligenza artificiale generativa17. Occorre 
però fare un passo indietro e capire cos’è l’intelligenza 
artificiale e se ne esistono diversi tipi. Innanzitutto è assai 
complicato dare una definizione univoca e anche cercando su 
diverse fonti non è semplice trovare un concetto comune. Per 
semplicità utilizziamo la definizione di Treccani: intelligenza 
artificiale (AI) è la disciplina che studia se e in che modo si 
possano riprodurre i processi mentali più complessi mediante 
l'uso di un computer18; la quale è anche ripresa da alcuni siti 
e testate addette ai lavori19. In particolare l’uso di sistemi 
hardware per emulare l’uomo sembra essere il punto di 
incontro tra le varie scuole di pensiero.  
Ma esattamente cosa sarebbe un pericolo e perché 
l’intelligenza artificiale (AI) è così temuta e a detta di molti 

                                                           
17 Vedi intervento completo in Premio Erede 2023 - Prof. Enzo Baldini in 
www.youtube.com 
18 V. intelligenza artificiale su www.treccani.it 
19  La definizione fornita dall’enciclopedia Treccani è ripresa e articolata dal sito 
specializzato in ICT Zerouno. In particolare essa viene definita come: la disciplina 
che studia la progettazione, lo sviluppo e la realizzazione di sistemi hardware e 
software dotati di capacità caratteristiche dell’uomo. Si tratta di abilità quali 
ragionamento, apprendimento, pianificazione, adattamento…v. P. FABBRI, Cos’è 

l’intelligenza artificiale e quali sono le applicazioni attuali e future in 
www.zerounoweb.it, 14 Febbraio 2023. 

ALESSIO MELIZZI 

 

http://www.zerounoweb.it/


QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

231 
 

rappresenterebbe una minaccia? Si tratta di un sentimento 
comune e a mio parere i media giocano un ruolo 
fondamentale. In realtà abbiamo a che fare tutti i giorni con 
sistemi di intelligenza artificiale e, inconsapevolmente, li 
utilizziamo. Gli assistenti vocali di alcuni smartphone, gli 
operatori virtuali di assistenza, i programmi di assistenza 
conducente, etc sono niente meno che dispositivi di IA, ma 
sembra che nessuno si faccia remore nel loro utilizzo o che 
tali programmi possano essere nocivi. 
Tornando però all’intervento iniziale del prof. Baldini è 
necessario precisare cosa sia l’intelligenza artificiale 
generativa e quali sono gli interventi legislativi per regolarla. 
L’intelligenza artificiale generativa è qualsiasi tipo di IA in 
grado di creare, in risposta a specifiche richieste, diversi tipi 
di contenuti come testi, audio, immagini, video20; in sostanza 
non qualcosa che elabora contenuti e informazioni, ma 
qualcosa che crea. E in questa concezione è difficile 
comprendere i dispositivi citati come Siri o Alexa in quanto 
non sono in grado di soddisfare richieste più elaborate. In ogni 
caso non sono queste sfumature a poter rappresentare una 
minaccia, anzi, a prima vista appaiono solo come innovazioni 
che semplificano o rendono più agevole la vita dell’uomo. Gli 
interrogativi sul futuro sono da ricercare nel processo di 
sostituzione che l’intelligenza artificiale può compiere ai 
danni dell’uomo. E non si parla solo dei posti di lavoro che si 
sono ridotti (il processo è comunque iniziato molto prima che 
l’AI fosse concreta), ma di tutte quelle situazioni dove l’AI è 

                                                           
20 V. intelligenza artificiale generativa su www.treccani.it. 



 

232 
 

fuori controllo e dove può nuocere all’uomo. Soprattutto per 
queste ragioni l’Unione Europea ha deciso di regolamentare 
l’utilizzo dell’intelligenza artificiale con l’emanazione 
dell’AI Act, approvato lo scorso 8 Dicembre. Questo in 
concomitanza con i programmi di AI neonati come Gemini di 
Google e ChatGPT; l’AI Act stabilisce infatti che 
l’intelligenza artificiale non dovrà nuocere agli esseri umani 
e dovrà rispettare sempre le nostre indicazioni, non dovrà 
diventare uno strumento di sorveglianza di massa, di 
discriminazione dei più fragili oppure svalutare il lavoro 
creativo costruendo copie infinite di articoli21.  Allo stesso 
modo anche gli Stati Uniti d’America, con decreto del 
Presidente Biden, hanno di recente attuato una 
regolamentazione. Un ordine esecutivo che da un lato amplia 
il suo utilizzo, ma dall’altro rafforza il controllo22 e tenta di 
prevenire eventuali minacce soprattutto per la salute pubblica, 
la sicurezza e l’economia. Non è però un caso che nonostante 
sia gli USA sia l’UE si siano dati una regolamentazione, ma 
quella degli Stati Uniti non limita l’utilizzo e lo sviluppo 
dell’AI. Questo perché i colossi informatici come le aziende 
della Silicon valley sono negli Stati Uniti e questo gioca a loro 
favore nei confronti dell’UE per il futuro; considerando il 
fatto che l’intelligenza artificiale potrebbe portare un impatto 
come quello che ha avuto nel 1800 il motore a vapore e, 
successivamente, i robot e l’IT, per non parlare dell’aumento 

                                                           
21 R.LUNA, La svolta dell’Europa sull’intelligenza artificiale in Il secolo XIX, 10 
Dicembre 2023. 
22 K.JOHNSON, Il grande piano degli Stati Uniti sull'intelligenza artificiale in 
www.wired.it 

ALESSIO MELIZZI 

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

233 
 

dell’attività economica globale che da qui al 2030 è stimata 
addirittura in trilioni di dollari23. Di contro l’Europa può 
contare sulla sua forza nella ricerca di base, sul suo alto 
numero di imprese che producono intelligenza artificiale e 
sulla collaborazione tra industria, accademia e istituzioni. La 
nostra piccola realtà ligure è un esempio in questo senso con 
il progetto Raise (Robotics and AI for socio-economic 
empowerment) finanziato dal PNRR con 110 milioni di 
euro24. In sintesi (anche se per il momento è uno scenario 
distopico) potrebbe riaffacciarsi un conflitto Europa-Stati 
Uniti dove l’AI può fungere da ago della blilancia. Al 
momento però non siamo ancora dinanzi a un’intelligenza 
artificiale incontrollata. L’AI agisce e pensa come se avesse 
un cervello, ma non è intelligente, simula solo di esserlo. 
Utilizza algoritmi e arriva alla conclusione tramite logiche di 
tipo deduttivo o induttivo25. In pratica non sviluppano proprie 
capacità cognitive ma emulano quelle umane26.  
 
CONCLUSIONI 

“Una macchina può fare il lavoro di cinquanta uomini 

ordinari, ma nessuna macchina può fare il lavoro di un 

uomo straordinario.”  

E. Green Hubbard 

Il rapporto uomo tecnologia è stato a tratti controverso e 
sovente la tecnologia, l’innovazione sono state viste come 
                                                           
23 P. FABBRI, op. cit.  
24 F. MARGIOCCO, Intelligenza artificiale, la rincorsa ligure. Sul progetto Raise 

110 milioni dal PNRR in Secolo XIX 
25 P. FABBRI, op. cit. 
26 Ibidem 



234 
 

nemiche dell’uomo. Più precisamente la tecnologia ha 
rappresentato una minaccia per il lavoro dell’uomo che ha 
vissuto con la paura di essere sostituito di diventare superfluo. 
Questo ha fatto si che i due termini umanesimo e tecnologia 
diventassero, nella loro accezione comune, opposti. Certo non 
possiamo negare che diversi mestieri sono ormai estinti e che 
molti hanno ridotto drasticamente il lavoro umano per far 
posto ai macchinari. Ma nonostante l’evidenza continuo a 
credere (forte di alcuni esempi) che vi è sempre stato un 
approccio sbagliato nei confronti della tecnologia e che vi è 
sempre stato un utilizzo della tecnologia a vantaggio di pochi 
e a scapito di molti. Vero che molti mestieri sono spariti, ma 
non riflettiamo mai su quanti ne sono nati: il social media 
manager, gli sviluppatori software, i programmatori, etc. tutte 
figure che non avrebbero ragione di esistere senza il progresso 
tecnologico; in particolare senza l’evoluzione informatica e 
digitale. 
A supporto di questa mia tesi anche alcuni dati 
sull’occupazione e sulla specializzazione. In primo luogo la 
ripresa che stanno avendo le facoltà umanistiche e la richiesta 
dei loro laureati27. Lauree che forniscono importanti risorse 
nell’ambito del management, dei servizi e della vendita28 
anche per il notevole bagaglio delle cosiddette soft skills. In 
secondo luogo la ricerca di talenti proprio nell’ambito 
dell’AI; la ricerca di esperti nel campo tecnologico e di 

                                                           
27 A. MAGNANI, Le «inutili» lauree umanistiche danno sempre più lavoro in 
www.ilsole24ore.com, 19 Febbraio 2018. 
28 Ibidem 

ALESSIO MELIZZI 

 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

235 
 

progetti di formazione a supporto del progetto29. Quindi non 
è completamente vero quando sentiamo dire che la tecnologia 
renderà inutile il lavoro dell’uomo. Piuttosto è corretto 
affermare che vi è poca specializzazione verso le nuove 
tecnologie e, in particolare, nei confronti del digitale.  
L’uomo per essere al centro ed essere ancor più protagonista 
e artefice del suo destino deve imparare a convivere con la 
tecnologia, sfruttarne le potenzialità, semplificare il proprio 
lavoro. Il che non significa utilizzare un comando vocale per 
accendere la musica o le luci di casa, ma formarsi e 
specializzarsi, non vedere la tecnologia come una nemica da 
cui prendere le distanze. Tuttavia, come ho già spiegato 
citando l’opera di Spitzer, il tutto dev’essere graduale e agire 
da supporto e non da ostacolo allo sviluppo cognitivo. Inoltre 
è necessario che tutti abbiano facilità di accesso ai processi 
tecnologici e che essa sia regolamentata in modo che sia al 
servizio dell’uomo e non in contrapposizione.  La sfida è 
proprio questa: far si che fra uomo e tecnologia vi sia un 
autentico rapporto di complementarietà dove l’uomo si forma, 
si specializza e si eleva grazie all’uso della tecnologia e non 
un rapporto di esclusività dove la tecnologia sostituisce il 
lavoro dell’uomo. L’uomo è al centro, può e deve far si che il 
proprio ruolo centrale sia consolidato. 
 

BIBLIOGRAFIA E SITOGRAFIA 

-CARR N., Google ci rende stupidi?, Cortina, Milano, 2011; 
-FLORIDI L., Etica dell’intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunità, sfide, 
Cortina, Milano, 2022; 

                                                           
29 K. JOHNSON, op. cit.  



236 
 

-FRÖLICH J., LEHMKUHL G., Computer und internet erobern die kindheit. 

Von normalen spielverhalten bis zur Sucht und deren Behandlung, 

Schattauer, Stoccarda, 2012. 
-KEIRNS A.J., A.J. KEIRNS, Johannes Gutenberg: Man of the Millennium, 
Little River Publishing, USA, 2018; 
-LEONHARD G., Tecnologia vs umanità, Egea, Milano, 2019; 
-LUNA R., La svolta dell’Europa sull’intelligenza artificiale in Il secolo 
XIX, 10 Dicembre 2023 
-MARGIOCCO F., Intelligenza artificiale, la rincorsa ligure. Sul progetto 

Raise 110 milioni dal PNRR in Secolo XIX, 2 Novembre 2023; 
-QUINTARELLI S., Intelligenza artificiale, Bollati Boringhieri, Torino, 
2020; 
-RUMELIN J.N., WEIDNFELD N., Umanesimo digitale, Francoangeli, 
Milano, 2019; 
-SPITZER M, Demenza digitale, Corbaccio, Milano, 2014; 
-WWW.Ilsole24ore.com 
-WWW.Intelligenzaartificiale.it 
-WWW.Larepubblica.it 
-WWW.Lastampa.it 
-WWW.Treccani.it 
-WWW.Washingtonpost.com 
-WWW.Wired.it 
-WWW.Youtube.com 
-WWW.Zerounoweb.it 
 

ALESSIO MELIZZI 

 



 

237 
 

Claudio Pestarino 

Tecnologia e umanesimo:  
un rapporto difficile 

 
INTRODUZIONE 
Le tecnologie sono artificiali, ma l’artificialità è naturale per 

gli esseri umani. (W.Ong) 
Se può esservi un’alienazione dell’uomo (o della cultura) 

attraverso la tecnica, essa non è causata dalla macchina, 

bensì dalla misconoscenza della sua natura e della sua 

essenza. (G. Simondon) 
Uno dei temi/problemi indubbiamente più presenti nel 
dibattito (non soltanto) culturale in questi ultimi anni è quello 
relativo all’impatto (socio-economico, psico-antropologico, 
geo-politico-militare, ecc.) degli ultimi progressi delle nuove 

tecnologie afferenti ai dinamici (e parzialmente intrecciati) 
settori dell’Intelligenza Artificiale, delle Biotecnologie, 
dell’Ingegneria genetica, delle Nanotecnologie e della 
Robotica: progressi (tendenzialmente) sempre più rapidi e 
contemporanea-mente sempre meno comprensibili da parte 
dei “non addetti ai lavori”1. 
Particolare interesse, attenzione e (comprensibilmente) anche 
inquietudine hanno suscitato negli ultimi tempi gli imperiosi 

                                                           
1 Eloquentemente, secondo Arthur C. Clarke “ogni tecnologia sufficientemente 

evoluta finisce per apparire indistinguibile dalla Magia”. 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

238 
 

progressi fatti registrare dall’I.A. nel settore dei Chat bot (le 
varie Versioni di GPT della Società Open AI e altri Software 
similari), in grado di generare “autonomamente” brani di testo 
a partire da qualsivoglia prompt iniziale grazie a sofisticate 
procedure di ‘machine learning’ a partire da un ampio 
database sottoposto a raffinate tecniche di elaborazione 
statistica. 
Da più parti ormai si levano voci (comprese quelle di alcuni 
illustri “addetti ai lavori” che hanno personalmente 
elaborato/firmato accorati Manifesti di sensibilizzazione sul 
problema) che non esprimono più fiducia e plauso bensì forti 
perplessità e anche profonde preoccupazioni in merito alle 
indubbie implicazioni etico-morali, giuridico-politiche e 
(genericamente) socio-culturali di queste potenti e veloci 
innovazioni;  al di là delle (forse) eccessive critiche rivolte al 
“pentitismo” di alcuni protagonisti del mondo high tech, la 
questione risulta effettivamente problematica. 
Come solitamente accade in casi di questo tipo, il dibattito si 
è particolarmente focalizzato sui possibili impieghi negativi 
di natura etico-politica e socio-culturale delle nuove 
tecnologie ovvero sulla dimensione/ricaduta “umanistica” di 
queste ultime: un impatto (forse) a volte sottovalutato in 
ambito tecnico-specialistico ma spesso generatore di 
un’ampia dose di ansie, timori, profezie più o meno fosche e 
lamentazioni varie da parte proprio di numerosi Umanisti (di 
varia estrazione). 
La questione naturalmente non è affatto inedita: da svariati 
secoli il rapporto tra Uomo e Macchine fa riflettere e genera 
una serie di incubi e di inquietudini di vario tipo:  basti 



CLAUDIO PESTARINO

 

239 
 

pensare alla mitica figura ebraica del Golem2; appare tuttavia 
altrettanto evidente che tali inquietudini sono andate 
moltiplicandosi negli ultimi decenni parallelamente alle 
aumentate performances relative non soltanto alla potenza di 
calcolo matematico-statistico ma ormai anche a quelle 
(direttamente) pratico-operative delle differenti tipologie di 
costrutti artificiali (si pensi alla Robotica contemporanea). 
Al di là della (sicuramente fragile) legittimità teorico-pratica 
della classica dicotomia tra “le due culture” e dell’altrettanto 
vexata quaestio del rapporto tra avanzamento delle 
conoscenze scientifiche e concrete innovazioni tecniche, ci 
piace iniziare con qualche precisazione di ordine 
terminologico.  
 
TECNICA-TECNOLOGIA-

TECNOCRAZIATECNOSCIENZA 

Nella sua accezione più ampia, la Tecnica comprende ogni 
insieme di regole volto a guidare in maniera efficace & 
efficiente l’esecuzione di una qualsivoglia attività (umana, 
artificiale ed entro certi limiti anche animale): un significato 
originariamente sovrapponibile (anche etimologicamente) a 
quello di ‘arte’; su questa falsariga, le T. possono essere 
grosso modo distinte in T. razionali e T. magico-religiose. A 
loro volta, le T. razionali possono essere sinteticamente divise 
in 1) simboliche (gnoseologiche ed estetiche), 2) 
comportamentali (morali, economiche, giuridiche, politiche, 

                                                           
2 Figura a cui fece esplicito riferimento anche il matematico e filosofo N. Wiener, uno 
dei padri della moderna Cibernetica. 



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

240 
 

e sim), 3) volte alla produzione di beni materiali.  Ed è proprio 
quest’ultimo sotto-insieme a costituire l’accezione oggi più 
abituale di T. 
A volte T. e Tecnologia vengono considerate sinonimi e usate 
indifferentemente, tuttavia ad un maggiore livello di 
precisione ‘tecnologia’ si riferisce allo studio dei 
procedimenti tecnici più adeguati e all’impiego delle 
conoscenze scientifiche più avanzate a disposizione in 
relazione alla produzione di beni e alle altre principali attività 
umane (dalle Comunicazioni ai Trasporti); in tale ottica, la 
Tecnologia costituisce dunque un fondamentale “ponte” tra la 
Scienza e la Tecnica. 
Per Tecnocrazia abitualmente si intende l’impiego di 
determinati strumenti tecnici da parte delle forze e dei poteri 
(politici, economici, sociali) dominanti al fine esclusivo di 
accrescimento del proprio potere e di crescente controllo 
sociale; parallelamente il termine viene spesso 
polemicamente utilizzato (anche) per indicare/prefigurare una 
sorta di ‘governo dei tecnici’ teso al (più o meno esplicito e 
marcato) “scavalcamento” delle classiche procedure 
democratico-istituzionali. 
Infine Tecnoscienza (spesso a sua volta impiegato con 
accezione negativa e con taglio polemico) indica il 
“combinato disposto” formato dal patrimonio scientifico e da 
quello tecnico/tecnologico a disposizione in un determinato 
contesto storico-geografico e socio-economico oppure 
direttamente a livello globale: un mix spesso ritenuto 
alienante, “disumanizzante” e comunque inquietante e decisa-
mente insidioso.  Mix (peraltro) parzialmente avvalorato dalla 



 

241 
 

difficoltà di fissare un’adeguata linea di separazione tra 
avanzamento delle conoscenze scientifiche e concreto 
progresso tecnico.   
Vale la pena di aggiungere che a volte questi quattro termini 
vengono spesso (in)consapevolmente/indebitamente 
mescolati e accomunati sulla scia della tradizionale 

contrapposizione tra dimensione pratico-operativa e 
dimensione “spirituale”.  
Queste poche considerazioni già prefigurano il carattere 
indubbiamente problematico del rapporto tra il variegato 
mondo della Tecnica (o della Tecnologia) e tutto quel che in 
qualche modo possiamo comprendere nella classica 
definizione di Umanesimo.  Un rapporto “oscillante” 
costantemente pre-sente nella Cultura umana generalmente 
intesa da quando tale divaricazione è andata effettivamente 
formandosi (ovvero grosso modo a partire dall’Antichità 
greco-romana3) e che ora si cercherà di sintetizzare 
brevemente focalizzandosi su alcuni momenti “emblematici”.  
TECNOFOBIA E/O TECNOMANIA 
La tendenza ad una rigida polarizzazione (etico-filosofica, 
politica, religioso-confessionale, ecc.) relativamente ad un 
dato tema/problema sembra caratterizzare molte Società 
contemporanee ma è in qualche misura rintracciabile anche 
nei secoli passati.  Il (difficile) rapporto tra Tecnica e 
Umanesimo ne costituisce uno degli esempi più caratteristici.  

                                                           
3 Vedasi ad es. l’ampio e dettagliato studio di L.Russo su La rivoluzione dimenticata 
(Feltrinelli 1996), dedicato al pensiero scientifico e alle applicazioni tecniche in età 
ellenistica. 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

242 
 

Nella storia culturale occidentale, infatti, di fronte al 
progressivo e tendenzialmente sempre più rapido sviluppo 

tecn(olog)ico le reazioni si sono sostanzialmente coagulate 
attorno a due “poli” opposti e speculari:  il primo 
(probabilmente maggioritario, soprattutto tra i cultori delle 
Discipline umani-stiche) può essere definito tecnofobico (o se 
vogliamo neoluddista) e riunisce gli implacabili critici di tale 
sviluppo, ritenuto foriero di danni di ogni sorta (da quelli 
etico-morali a quelli pedagogico-psicologici e da quelli 
ambientali a quelli sociali) e comunque responsabile di un 
progressivo allontanamento da una (ipotetica) condizione 
umana originaria incorrotta; il secondo può essere definito 
tecnomane (oppure tecnoentusiasta o addirittura tecnoteista) 
e riunisce chi viceversa con-sidera la Tecnica/Tecnologia un 
“gioco” a somma algebrica (complessiva) indubbiamente 
positiva o comunque una sorta di protesi in qualche modo 
connaturata alla dimensione psico-socio-antropo-logica in 
generale, a partire da una solida consapevolezza delle carenze 
biologicamente intrinseche alla specie umana.  Tale 
dicotomia, tendenzialmente sovrapponibile a quella tra 
Apocalittici e Integrati formulata e resa celebre da U. Eco 
negli Anni Sessanta del secolo scorso, non ci sembra però 
esaurire l’intero “spettro” delle posizioni in campo (v. in 
seguito). 
 
I TECNOFOBI 
Incominciamo dal filone tendenzialmente predominante 
(soprattutto tra i cultori di materie umanistiche) ossia quello 
poc’anzi definito tecnofobico, progressivamente cresciuto a 



 

243 
 

partire dai primi decenni del XX secolo, allorquando il doppio 
“trauma” costituito dalla Prima Guerra Mondiale e dalla grave 
Crisi economica internazionale degli Anni Trenta mise in 
seria crisi quella (ingenua?) fiducia positivistica nella valenza 
anche sociale del massiccio sviluppo scientifico-tecnico euro-
americano ottocentesco. 
Dopo alcuni autori e intellettuali di origine prevalentemente 
anglo-tedesca4 e di orientamento idealistico-romantico per 
molti versi “eredi” dell’illuminista eretico Jean J. Rousseau, 
a partire dall’inizio della seconda metà dell’Ottocento 
pensatori come il trascendentalista statunitense Henry D. 
Thoreau prendono radicalmente le distanze dall’impetuoso 
sviluppo tecnologico che in quegli anni andava 
progressivamente e massicciamente modificando il panorama 
(soprattutto urbano) delle società occidentali a seguito della 
prima Rivoluzione industriale.  
Ma è soprattutto a partire dagli Anni Venti e Trenta del 
Novecento che l’agguerrito fronte degli oppositori della 
Tecnica moderna e contemporanea aumenta 
considerevolmente coprendo un ampio arco politico-culturale 
che va (per così dire) dall’estrema Destra all’estrema Sinistra: 
si va dall’ultimo Husserl al suo celebre ex assistente M. 
Heidegger, da J. Ellul a L. Mumford e da G. Anders e ai 
principali esponenti dell’influente Scuola filosofico-
sociologica di Francoforte. 
Iniziamo dall’influente prospettiva filosofico-tecnologica 
heideggeriana, rintracciabile in particolare in alcuni testi 

                                                           
4 Basti pensare all’inquietante Frankenstein di M. Shelley. 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

244 
 

contenuti nella raccolta Saggi e discorsi (pubblicata nel 1954) 
e riassumibile nella concezione della T. (della quale il 
pensatore tedesco intende indagare l’essenza) come 
sostanziale compimento del progressivo occultamento/oblio 
del (senso dell’) essere operato dalla Metafisica (occidentale), 
a tutto beneficio dell’ente e della crescente manipolabilità 
pratica di quest’ultimo a fini meramente strumentali e 
utilitaristici.  Ad essere precisi, tale prospettiva contiene un 
certo tasso di ambiguità e non sembra escludere 
completamente la possibilità di un impiego “virtuoso” delle 
nuove possibilità fornite dalla Tecnica in grado di condurre 
l’essere umano al recupero di un rapporto corretto ed 
armonico con l’essere stesso; ciononostante appare arduo 
negare che tale visione heideggeriana sia generalmente 
rimasta la “portabandiera” di tutte le concezioni fortemente 
critiche e fondamentalmente pessimistiche riguardo alla 
Tecnica stessa. 
Alcuni illustri allievi di Heidegger dedicarono importanti 
riflessioni per molti versi omologhe al medesimo tema:  dal 
francofortese Theodor W. Adorno allo storico delle religioni 
H. Jonas (sul quale però sarà necessario ritornare in seguito 
per la preziosa singolarità della sua posizione) e soprattutto a 
G. Anders, che in particolare nella ponderosa opera in due 
volumi eloquentemente intitolata L’uomo è antiquato (1956-
80) a partire dalla sconsolata constatazione della formazione 
di un crescente “dislivello prometeico” arriva a parlare di una 
progressiva e inesorabile “detronizzazione” dell’umano a 
favore dei sempre più numerosi, sofisticati e potenti artefatti 
tecnologici che sta(rebbe) conducendo a una sorta di fine della 



 

245 
 

Storia (almeno per come la si è abitualmente intesa).  Negli 
ultimi anni un duro attacco alle moderne Società 
technologies-based è venuto inoltre dall’ormai popolare 
filosofo sudcoreano (da tempo trapiantato in Germania) Bung 
Chul Han. 
Nel panorama culturale francese, alle sofferte ma non 
completamente disperate meditazioni di J. Ellul (originale 
fautore di una sorta di Cristianesimo anarchico) contenute in 
particolare nell’opera La Tecnica rischio del secolo (1954) si 
sono successivamente affiancate le prese di posizione 
radicalmente pessimistiche espresse da influenti intellettuali 
“postmoderni” quali il filosofo e sociologo J. Baudrillard e il 
pensatore e urbanista P. Virilio.  Più equilibrata la posizione 
di colui che può essere considerato il maggior filosofo 
transalpino della Tecnica ovvero G. Simondon (1924-89), 
sulle elaborate riflessioni del quale sarà indispensabile tornare 
in seguito. 
Nell’ambito italiano, al di là della tradizionale svalutazione 
della dimensione tecnico-pratica  operata dal Neo-idealismo 
crociano e gentiliano e della reiterata “diffidenza” di gran 
parte del mondo cattolico nei confronti di quegli avanzamenti 
tecnologici direttamente impattanti sulla dimensione 
antropologico-sociale e su quella medico-scientifica (basti 
pensare alle complesse e delicate problematiche bioetiche) 
vanno menzionate quantomeno le rigorose riflessioni di E. 
Severino, ad essere precisi non automaticamente qualificabili 
come tecnofobiche ma indubbiamente ispirate ad una lucida e 
penetrante critica del presente e prossimo venturo 
(ingannevole) “paradiso della Tecnica” nel nome del convinto 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

246 
 

rilancio di un’ontologia neo-parmenidea in grado di 
sconfiggere finalmente la tradizionale follia del pensiero 
occidentale fondata sulla (errata) convinzione che le cose del 
mondo provengano dal nulla e ad esso infine ritornino (ovvero 
che l’ente sia niente), e soprattutto quelle del suo allievo e 
psicologo di matrice jaspersiana U. Galimberti, che in 
particolare nel ponderoso volume Psiche e Techne (1a ed.ne: 
1998) ha denunciato la progressiva disumanizzazione (a suo 
avviso) direttamente imputabile alla crescente diffusione 
delle odierne tecnologie, unificate in una sorta di entità auto-
sussistente e deterministicamente auto-riproducentesi in 
maniera sempre più invasiva/pervasiva sulla base di una 
“volontà di potenza” pressoché impossibile da controllare.  
Seri dubbi e serie perplessità sull’impatto socio-culturale 
dello sviluppo tecnologico contemporaneo sono state 
ripetutamente espressi anche da M. Cacciari, intellettuale ben 
noto (anche) al grande pubblico e studioso non soltanto 
dell’influente pensiero heideggeriano ma anche di quelli 
altrettanto influenti (e forse anche più sfaccettati e stimolanti) 
di Nietzsche e Wittgenstein.  Un po’ sulla mede-sima 
falsariga, il filosofo S. Natoli ha invitato al recupero di quella 
consapevolezza della finitudine (umana) che nessun progresso 
tecnico riuscirà a bypassare interamente; parallelamente il 
sociologo F. Ferrarotti ha messo vigorosamente in guardia da 
ogni “beatificazione” acritica dello sviluppo scientifico-
tecnico sottolineando (tra l’altro) che “i problemi umani (…) 

non sono tecnicamente solubili mediante l’applicazione 

esatta delle istruzioni per l’uso”. 



 

247 
 

Un particolare sotto-gruppo di tecnofobi è infine quello 
formato dai sempre più numerosi tecnomani “pentiti”: uno dei 
più noti esponenti di questo filone è sicuramente l’informatico 
J. Lanier, negli ultimi anni critico in particolare della “deriva” 
presa dai potenti Social Networks. 
 
I TECNOMANI 

Quantitativamente più ridotto (sebbene anch’esso 
internamente differenziato) è il campo dei supporters del 
progressivo e costante sviluppo scientifico-tecnologico, 
soprattutto (come abbastanza prevedibile) nel “sottoinsieme” 
formato dagli studiosi di discipline umanistiche. 
Si può partire dall’agguerrito e variegato gruppo formato dai 
teorici della c.d. Singolarità (tecnologica), ossia dell’avvento 
prossimo venturo5 di una nuova era evolutiva nella quale le 
tradizionali capacità umane grazie alla progressiva 
ibridazione con i sempre più potenti e raffinati strumenti 
abbondantemente messi a disposizione dal progresso 
scientifico-tecnologico produrranno una sorta di salto 

ontologico (= ingresso nel Postumanesimo o addirittura nel 
Transumanesimo):  tra queste figure al delicato confine tra 
Scienza, Filosofia e Ingegneria ci sembra opportuno citare 
almeno il futurologo, inventore e saggista statunitense R. 
Kurzweil e l’imprenditore di tendenza anarco-capi-talista 
Peter A. Thiel (co-fondatore della nota piattaforma 
informatica ‘PayPal’).   

                                                           
5 La data precisa continua ad essere spostata in avanti o a restare avvolta da un alone 
di indeterminazione… 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

248 
 

Parallelamente il docente universitario giapponese H. 
Ishiguro (uno dei massimi esperti mondiali di Robotica e IA 
e creatore di un proprio “clone” robotico) sostiene tesi similari 
e parla di potenziale/tendenziale immortalità umana 
direttamente e potentemente “innervata” dal progresso 
tecn(olog)ico.  Anche il futurologo e saggista K. Kelly ha 
espresso e divulgato6 tesi (complessiva-mente) sicuramente 
ottimistiche sulle ricadute sociali dell’impetuoso e sofisticato 
sviluppo tecno-logico presente e prossimo venturo. 
Tornando indietro nel tempo, sul complesso e delicato crinale 
tra Arte, Filosofia, Scienza e Tecnica (notoriamente) si 
situano le principali produzioni del grande Leonardo da Vinci. 
Nell’ambito specifico della c.d. cultura umanistica e in 
particolare filosofica, al di là delle ormai classiche e spesso 
profetiche descrizioni di società futuribili e razionali a forte 
base tecnologica prodotte da pensatori particolarmente 
“illuminati” del calibro di F. Bacone e del Marchese di Con-
dorcet, è indispensabile menzionare gli intellettuali afferenti 
al Positivismo: da A. Comte e dal suo maestro Saint-Simon in 
giù, abili artefici e divulgatori di quel milieu culturale 
ampiamente fiducioso nei benefici sociali dell’ormai 
galoppante Progresso scientifico-tecnico: fiducia 
dolorosamente stoppata dallo scoppio della 1° Guerra 
mondiale.  
Nel corso del Novecento l’antropologo-filosofo tedesco A. 
Gehlen  prendendo le mosse dalla “debolezza” della dotazione 
biologica originaria dell’essere umano rispetto a un ambiente 

                                                           
6 In opere quali ‘Quello che vuole la Tecnologia’ (2011) e ‘L’inevitabile’ (2017). 



 

249 
 

naturale mutevole e ricco di insidie considera lo sviluppo 
tecnologico e le varie tipologie di “protesi” che esso mette a 
disposizione uno degli elementi centrali della seconda natura 
umana (ovvero la Cultura) e, pur non nascondendo affatto i 
rischi (anche profondi) connessi a tale sviluppo, tende a 
ritenere quest’ultimo un fattore fondamentale per l’auto-

emancipazione umana verso Società tendenzialmente sempre 
più armoniche, resilienti e vivibili.  Le articolate e meditate 
tesi gehleniane diedero vita a un interessante e fruttuoso 
dibattito che coinvolse ad es. il celebre etologo austriaco K. 
Lorenz. 
Nel panorama culturale italiano, dopo le ampie aperture di 
credito alla valenza socio-economica del progresso 
scientifico-tecnologico acutamente espresse nel corso del 
XIX secolo dal “grande lombardo” C. Cattaneo, autorevoli 
epistemologi quali L. Geymonat e F. Barone sottolinearono a 
più riprese e con adeguato vigore la straordinaria importanza 
non soltanto culturale ma anche sociale del patrimonio 
scientifico-tecnico. Meritano una menzione anche le 
“profetiche” riflessioni di filosofia della tecnica/tecnologia 
elaborate da S. Ceccato (uno dei padri della Cibernetica 
italiana). 
In anni più recenti, emergono le tesi espresse a più riprese da 
M. Ferraris, secondo il quale (in gran parte sulla scia 
dell’eclettico e prolifico pensatore francese J. Derrida) vivere 
significa soprattutto “lasciare tracce” (il più possibile 
durature…) e dunque i moderni e sempre più sofisticati 
dispositivi ICT rappresentano soltanto l’ultima tappa di un 
percorso iniziato alcuni millenni fa con l’invenzione della 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

250  

scrittura, le odierne elaborate piattaforme informatiche 
modificano anche la creazione/produzione di valore 
economico e più in generale i dispositivi tecnologici (dal 
semplice bastone per camminare alle odierne navicelle 
spaziali) costituiscono protesi sostanzialmente indispensabili 
all’essere umano per un efficace adattamento all’ambiente 
circostante (socialmente sempre più complesso…) e 
parallelamente per un corretto svolgimento dei propri compiti.   
Citiamo infine lo storico e saggista A. Schiavone, secondo il 
quale (pur senza nascondere in alcun modo i rischi legati ad 
un sempre possibile uso distorto e perverso dei vari ritrovati 
tecnici, dalla ruota alle nanotecnologie) non soltanto “la 

potenza della Tecnica (…) crea le condizioni perché il 

Pensiero possa liberarsi e concepire l’umano nella sua 

integrità e nell’infinita potenzialità racchiusa nella sua 

finitezza” ma anche “il progresso tecnico definisce la forma 

generale di tutta la storia dell’umano, nell’infinita varietà dei 

suoi aspetti particolari”.  Detto in altri termini e in maniera 
decisamente sintetica ma efficace ed eloquente, la Tecnica e 
la Scienza “sono nostre figlie, siamo noi.  Sono la nostra 

ragione al lavoro: il prodotto decisivo della nostra storia”7. 

 

UNA “GIUSTA” VIA DI MEZZO 

Abbiamo bisogno di una filosofia della tecnologia.  (P. 
Angela) 
Venendo infine a quegli orientamenti intermedi tra le due 
opposte “polarità” poc’anzi sommariamente delineate, si può 

                                                           
7 Da A. Schiavone, Progresso, Il Mulino 2020. 



 

251 
 

partire da quell’ampio gruppo di pensatori (tra i quali 
possiamo menzionare ad es. lo scienziato-umanista tedesco 
F.Dessauer, critico in particolare delle tesi elaborate al 
riguardo dalla Scuola di Francoforte) che hanno sottolineato 
e sottolineano l’esigenza (a ben guardare fondata sul buon 
senso ma per nulla scontata…) di tenere costantemente 
presente la differenza tra un uso corretto e un uso perverso 
degli strumenti tecnici/tecnologici a nostra disposizione. 
L’etologo I. Eibl-Eibensfeldt ha posto l’accento sulla 
stringente esigenza che la Tecnica, fonda-mentale espansione 
dell’eredità filogenetica umana, sia sottoposta al meditato 
vaglio di principi etici e istituzioni politico-sociali adeguati 
alla complessità e alla delicatezza della presente situazione. 
Nell’ambito culturale francese, è giocoforza recuperare le 
riflessioni del già citato Simondon e inoltre quelle di uno dei 
suoi principali allievi ossia quel B. Stiegler (1952-2020), 
secondo il quale (detto in estrema sintesi) la T. e i suoi 
prodotti costituiscono un potente fàrmakon già 
etimologicamente bivalente e dunque a seconda dell’impiego 
medicina e/o veleno.  
Nel pensiero di matrice tedesca, ci sembrano imprescindibili 
le lungimiranti riflessioni del già menzionato H. Jonas, 
secondo il quale il pur fondamentale sviluppo tecnologico 
deve essere complessivamente sostenibile ovvero deve essere 
improntato ad una sorta di ‘principio-responsabilità’ in grado 
di salvaguardare il contesto ambientale e dunque le possibilità 
vitali delle future generazioni umane: si tratta (in breve) di 
“agire in modo che le conseguenze della tua azione siano 
compatibili con la permanenza di un’autentica vita umana 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

252 
 

sulla Terra”;  sempre nel tardo Novecento il filosofo G. 
Ropohl propose di inquadrare “laicamente” i copiosi prodotti 
della Tecnica come un ibrido tra arte-fatti ed azioni da 
valutare in maniera intelligente e opportunamente 
disincantata.  
Uno dei pensatori che con maggiore costanza, acutezza ed 
equilibrio hanno riflettuto non soltanto sulla valenza 
conoscitiva ma anche sull’impatto socio-culturale e giuridico-
politico dell’impetuoso progresso tecn(olog)ico 
contemporaneo (con particolare riferimento ai settori dell’IA 
e della Robotica) è sicuramente L. Floridi, autore di alcuni 
recenti saggi di grande rilievo su tali complesse e delicate 
questioni e creatore di alcuni illuminanti e influenti 
neologismi relativi alle odierne società “high tech” (ad es. on-

life, indicante l’ormai avvenuta profonda “compenetrazione” 
tra dimensione reale e dimensione virtuale nell’esistenza 
quotidiana del soggetto umano medio).  
Secondo Floridi, non soltanto “solo se si capisce che l’AI è 

una nuova forma di capacità di agire (…) e non una nuova 

forma di intelligenza, si può capire veramente la sua sfida 

etica e quindi affrontarla con successo” ma anche (più in 
generale) “l’opportunità rappresentata dal potere ri-

ontologizzante del digitale si presenta in tre forme: rifiuto, 

accettazione critica e progettazione proattiva. (…) Il design 

umano intelligente dovrebbe svolgere un ruolo essenziale nel 

plasmare il futuro delle ns interazioni con gli artefatti 

intelligenti attuali e futuri e gli ambienti che condividiamo 

con loro”, anche perché (ripetiamo) secondo il filosofo italo-
britannico tracciare una netta linea di demarcazione tra mondo 



 

253 
 

off-line e mondo on-line risulta ormai praticamente 
impossibile.  Insomma, come affermato dall’informatico F. 
Cabitza co-autore insieme a F. del saggio Intelligenza 

artificiale: l’uso delle nuove macchine “sta a ciascuno di noi 

decidere come usare la ns ultima invenzione e scegliere quale 

futuro vogliamo contribuire a creare per l’homo faber che è 

in noi.” 
Anche l’originale figura del massmediologo e teologo morale 
(cattolico) P. Benanti sostiene una posizione attenta a 
salvaguardare le indubbie potenzialità positive dell’attuale 
sviluppo tecnologico senza nascondere in alcun modo 
l’esigenza di prestare la dovuta attenzione ai rischi anche 
profondi che esso comporta: un’attenzione che si spinge al 
punto da richiedere l’implementazione di un’efficace 
algoretica in grado di porre un valido argine all’attuale e da 
più parti stigmatizzata “dittatura dell’algoritmo” o algocrazia  
(implementazione peraltro ritenuta tecnicamente poco 
praticabile da altri influenti studiosi del complesso mondo 
delle ICT). 
Nella medesima prospettiva di un approccio equilibrato e 
mediano a tale problematica ci sembra direttamente 
inscrivibile la ragionevole (e per molti aspetti auspicabile) 
ipotesi di una crescente e virtuosa “ibridazione” tra essere 
umano e componenti tecnologiche più o meno sofisticate 
destinata a produrre (per riprendere due classiche figure della 
narrativa/filmografia di fantascienza) non tanto un androide 
quanto una sorta di cyborg che sulla scia inizialmente 
tracciata ad es. da un semplice paio di occhiali o di lenti a 
contatto che ormai da secoli non “scandalizza” più nessuno, 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

254 
 

risulti concretamente dotato non soltanto di protesi 
biomediche sostitutive di organi ormai compromessi o perduti 
ma anche di funzionalità aggiuntive tendenzialmente sempre 
più performanti. 
Non a caso, secondo Schiavone “ciò che è ‘naturalmente 

divenuto’ e ciò che è ‘tecnicamente prodotto’ diventeranno 

sempre meno distinguibili, integrati l’uno nell’altro 

all’interno del nostro stesso corpo e fuori nell’ecosistema 

attorno a noi.” Parallelamente (prosegue lo storico e 
pensatore campano) “ci stiamo muovendo con sempre 

maggiore velocità verso una storia della vita orientata 

dall’intelligenza e non dall’evoluzione.”  E più 
dettagliatamente: “L’idea di un’IA in grado di produrre 

autocoscienza ed emozioni è oggetto di discussioni sempre 

più appassionate e di previsioni non univoche. Ma credo che 

appaiano più realistici altri scenari: quelli che si muovono 

intorno alla possibilità di integrare all’interno dello stesso 

sistema umano-naturale sia intelligenza artificiale (non 

biologica) sia intelligenza strettamente naturale: 

trasformando il nostro corpo da entità solo biologica a entità 

“integrata”, risultato di quella fusione bioinformatica che 
alcuni lungimiranti studiosi (ad es. il francese J. De Rosnay) 
avevano preconizzato già a fine Novecento.  Insomma, 
sintetizza efficacemente S., “La consapevolezza del passato 

(…) aiuta a concentrarci sulla sfida che ci aspetta: una prova 

che chiede di adeguare a un salto tecnologico vertiginoso (…) 

una capacità di costruzione sociale, etica, politica, giuridica 

in grado di sostenerne gli effetti e di orientarli nel verso che 

finora non è mai stato smarrito, nonostante terribili cadute e 



 

255 
 

oscure tortuosità: quello di una maggiore libertà dell’umano, 

e di una sua maggiore capacità di comprendere e di 

realizzarsi.” 
A questo punto può essere utile una breve digressione sulla 
sempre più evidente crisi che attraversa il concetto di 
Progresso. Predominante sulla scena culturale e socio-
politica (non soltanto) occidentale dai primordi dell’Età dei 
Lumi8 fino alla tarda seconda metà del Novecento 
parallelamente ad una reiterata fiducia nel costante 
miglioramento delle condizioni economico-sociali 
complessive al traino del poderoso e raffinato sviluppo 
scientifico-tecnico e solo momentaneamente interrotto dallo 
scoppio delle Guerre mondiali novecentesche (v. sopra), esso 
appare oggi un concetto desueto, un “relitto” di un’età ormai 
tramontata e assai ingenua: non a caso oggi si tende a dare per 
scontato che le condizioni economico-sociali dei figli saranno 

inferiori rispetto a quelle dei genitori… 
Che fine ha fatto dunque la fiducia nel Futuro9? Che cosa ha 
trasformato il Futuro da sogno a incubo?  Per quale motivo 
(ad es.) l’esplorazione dello Spazio, ampiamente “sulla cresta 
dell’onda” all’epoca del primo allunaggio umano (1969), ha 
subito reiterate battute d’arresto o comunque evidenti mo-
menti di stasi?  Perché la fiducia stessa del grande pubblico 

                                                           
8 Basti pensare alla ‘Nuova Atlantide’ del già menzionato F. Bacone (inizio XVII 
secolo). 
9Come scrive ancora Schiavone, “Al posto di una rinnovata fiducia nel progresso, è 

una vera e propria sindrome del futuro quella che sta riempiendo il nostro tempo.” 

  

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

256 

 

nella Scienza e nella Tecnica sembra oggi pericolosamente 
traballante (si pensi ai movimenti No-Vax)? 
Si tratta evidentemente di questioni di ampia portata e di 
difficile soluzione, che intrecciano piani,  problematiche e 
possibili cause differenti: crisi ecologica, conflitti geo-
politico-militari, vulnerabilità medico-sanitaria globale, ecc.;  
inoltre l’evidente concentrazione di gran parte del Potere 
tecnologico-finanziario in relativamente poche Aziende big 

tech sembra invitare al pessimismo in relazione alla 
possibilità di governare in maniera equilibrata e funzionale 
ovvero di “democratizzare” lo sviluppo scientifico-
tecnologico e le potenti ricadute pratico-operative di 
quest’ultimo;  infine concetti ormai popolari come quello di 
‘dittatura dell’algoritmo’ (v. sopra) ovviamente non 
migliorano affatto l’immagine della Tecnica presso il grande 
pubblico. 
Vale comunque la pena di ricordare che in anni recenti 
intellettuali del calibro di Massimo L. Salva-dori e A. 
Schiavone hanno analizzato in profondità l’idea moderna e 
contemporanea di Progresso e la sua attuale legittimità 
teorico-pratica giungendo a conclusioni tutto sommato 
incoraggianti: fare davvero a meno dell’idea di P. e di una 
certa quale fiducia nel Futuro sembra infatti impossibile o 
comunque estremamente rischioso. In tale prospettiva, 
Scienza e Tecnica (non artificiosamente separate dal resto 
della Società) si trovano evidentemente a giocare un ruolo 
delicato e forse addirittura decisivo. 
 
 



 

257 
 

IN CONCLUSIONE 
La questione centrale della rivoluzione digitale è che siamo 

ancora incapaci di controllare appieno la potenza della 

tecnologia a nostra disposizione. (C. Rocca)  
Ovviamente molte altre cose potevano essere dette e tanti altri 
esempi potevano essere fatti riguardo a un tema di così ampia 
portata e così ricco di sfaccettature di varia natura: il futuro 
(quasi per definizione) è “aperto” e pressoché imprevedibile 
con sufficiente precisione, ma si può essere abbastanza sicuri 
che, al di là di prospettive (semi)rivoluzionarie come quelle 
legate all’avvento della ‘singolarità evolutivo-tecnologica’ (v. 
sopra) e di eventuali catastrofi geo-politico-militari, 
energetiche, medico-sanitarie e similari prossime venture, 
l’impatto socio-culturale del progresso tecn(olog)ico non 
calerà ma anzi aumenterà di intensità fino a produrre 
cambiamenti di vasta portata pressoché in tutti gli ambiti 
dell’esistenza individuale e collettiva e a richiedere 
parallelamente adattamenti (anche giuridico-normativi) 
tutt’altro che facili da accettare e da rendere “democratica-
mente” diffusi, al di là delle varie differenze socio-culturali 
locali. 
In tale prospettiva anche ai rappresentanti delle discipline 
umanistiche viene chiesto uno sforzo particolare teso alla  
comprensione e al dialogo con il dinamico, affascinante e 
tumultuoso mondo della Scienza e della Tecnica: un 
atteggiamento più “aperto” rispetto a quello tenuto (come 
rapida-mente tratteggiato in precedenza) da numerosi 
Umanisti del passato e del presente e auspicabilmente ben 
consapevole non soltanto della fallacia teoretica ma anche 

CLAUDIO PESTARINO



QUADERNI DELLA FONDAZIONE PROF. PAOLO MICHELE EREDE – N. 17 
 

258  

della nocività pratica della celebre ma  spesso rigidamente 
dogmatica separazione tra le due culture; un utile supporto in 
tale direzione può giungere da una crescita di attenzione verso 
discipline come Epistemologia, Logica moderna10 e Storia 
della Scienza e/o della Tecnica e relative sotto-sezioni (ad es. 
Filosofia della Tecnologia11). 
Ovviamente un atteggiamento altrettanto “aperto” è 
parallelamente richiesto agli esponenti/ai protagonisti della 
Cultura scientifico-tecnologica, anch’essi chiamati12 ad uscire 
dalla turris eburnea accademico-specialistica e a dialogare 
non soltanto con i Colleghi umanisti ma anche con il grande 
pubblico, spesso (non del tutto immotivatamente) spaventato 
dalle innovazioni tecnologiche particolarmente sofisticate.  
Da tale dinamico e ragionato dialogo “biunivoco” potrà 
scaturire anche nuova e fruttuosa luce su problematiche di 
matrice classicamente umanistica quali il dualismo Mente-
Corpo, il posto dell’Uomo nella Natura e la responsabilità 
etico-politica delle decisioni scientificamente informate: con 
buona pace di ogni rigido steccato disciplinare a priori. 
 
 

                                                           
10 Abbastanza strettamente connessa all’Informatica. 
11 Disciplina ufficialmente inaugurata dal filosofo E.Kapp nel 1877. 
12 Peraltro da questo punto di vista forse essi si trovano mediamente un po’ più 

avanti rispetto agli Umanisti. 



 

 

INDICE 

 

FRANCA DÜRST EREDE   PREFAZIONE ..................... 11 

 
MICHELE MARSONET   NOTE INTRODUTTIVE ............. 33 

 
ERIKA DELLACASA 
TECNOLOGIA E UMANESIMO: UN RAPPORTO DIFFICILE  39 

 
EDVIGE VENESELLI SARPERI 
TECNOLOGIA E UMANESIMO: UN RAPPORTO DIFFICILE 47 

 
MICHELE MARSONET I RAPPORTI TRA UOMINI E 

MACCHINE .......................................................... 53 
 

PAOLO MICHELE EREDE 

LINGUAGGIO DEI NUMERI E LINGUAGGIO DEI SIMBOLI . 57 
 

MARCELLA FERRANDO 

DALLA MANO DI HEIDEGGER  AL DITO DIGITALE:   

IL DIFFICILE RAPPORTO TRA TECNOLOGIA E UMANESIMO

 ....................................................................... 61 
 

STEFANIA ZANARDI 

TECNICA E UMANESIMO: UN RAPPORTO COMPLESSO 

NOTE FILOSOFICHE SUL DESTINO DELL ’UOMO .......... 77 
 

LUDOVICA FILIERI 

TECNOSOFIA O TECNOCRAZIA? ............................. 95 
 
 



 

 

AMEDEO GASPARINI 

SULLA CONIUGAZIONE TRA UMANESIMO E TECNOLOGIA:   
RESTIAMO UMANI E MANTENIAMO IL CONTROLLO…...117 
 

GUIDO CORALLO 

TECNOLOGIA E UMANESIMO:  
UN RAPPORTO DIFFICILE……………………………...143 
 

LUIGI CORRIAS TECNOLOGIA E TEMPO L ’ORACOLO ... 165 
 

GIANLUCA GINNETTI 

TECNOLOGIA E UMANESIMO:  
LA NECESSITÀ DI UNA CONCILIAZIONE ................... 203 
 

ALESSIO MELIZZI 

UMANESIMO E TECNOLOGIA:              
COMPLEMENTARIETÀ O ESCLUSIVITÀ? ................... 219 
 

CLAUDIO PESTARINO 

TECNOLOGIA E UMANESIMO:  
UN RAPPORTO DIFFICILE .................................... 237 
 

 

 




